
Derech Hashem
ה' דרך

The Way of God

by
Rabbi Moshe Chaim Luzzatto

(Ramchal, 1707-1746)

Complete Bilingual Edition

Hebrew Text with English Translation

In Memory of Avraham Chaim ben David

Compiled by mordechaipotash@gmail.com

January 6, 2026



About This Publication

Sources: The Hebrew text is sourced from Sefaria. The English translations are
AI-generated using Gemini, specifically instructed to provide clear, scholarly trans-
lations preserving the philosophical terminology and depth of the original.
My Journey: For years, I struggled to learn these profound texts in their original He-
brew. Over the past two years, with Siyata D’Shmaya, I have developed and refined
a methodology that enables me to study effectively using automatically generated
translations alongside the original text.
Important Disclaimer: The Hebrew text is the sole authoritative source. The En-
glish translations cannot, Chas V’Shalom, be relied upon for psak halacha (halachic
rulings), eitzah (practical advice), or any authoritative purposes whatsoever. All mat-
ters must be verified with qualified Talmidei Chachamim (Torah scholars).
Feedback Welcome: I would be delighted to hear your comments, suggestions,
or corrections.



Contents

1 Author’s Introduction 5

2 Part I: On the Creator 9

3 Part II: Divine Providence 27

4 Part III: The Soul 53

5 Part IV: Divine Service 71

Index of Topics 103

Index of Sources 109

Glossary of Hebrew Terms 111

Index of Sages and Figures 119

3



Derech Hashem

4



Chapter 1

Author’s Introduction

המחבר הקדמת

Author’s Introduction

המחבר הקדמת

מחלקותם כפי חלקיהם מתכונת על הדברים ידיעת יתרון [1]

הגן ראית כיתרון בהבחנה שלא מידיעתם יחסיהם וסדרי

מראית מטעו ובשורות במסילותיו ומיופה בערוגותיו המהודר

רבים חלקים ציור אמנם כי בערבוב הצומח והיער הקנים חורש

המורכב הכל בבנין האמיתי ומדריגתם קשרם נודע לא אשר

בלא כבד משא אלא אינו לדעת המשתוקק השכל אצל מהם

מהם א׳  כל הנה כי נחת ואין ועיף ונלאה ויעמול בו שייגע חמדה

תכליתו עד לבא התשוקה בו מהעיר יניח לא אצלו ציורו שיגיע

גדול חלק שהרי ענינו תשלום ממנו שנעדר כיון בידו יעלה לא וזה

וזה במליאות ומדריגתו לו המתיחסים עם יחסיו הוא מהדבר

וחמדתו שבעתה מבלי טורדתו תשוקתו ונמצאת ממנו נעלם

נושאו שבהיות אפניו על דבר היודע כן לא מנוחה ואין מכאיבתו

יפנה אשר אל והשכל ילך הלוך שהוא כמות בעליל לעיניו מתגלה

שיצטרך מה כלל והנה וישתעשע יתענג מלאכותיו וביופי שם

הנה כי וזה שזכרנו האמיתי׳  מדריגתו הוא בנושאו שיבחן לאדם

מה כל כלל שהם והמושכלים המוחשים הנמצאות כלל כשנבחין

אלא א׳  ומדריגה א׳  מין כלם שאין נמצא בשכלנו ציורו שמצטייר

יתחלפו כן מינם התחלף וכפי מתחלפות ומדריגות שונים מינים

ביניהם להבחין שיכריחנו ממה וזה וחוקיהם משפטיהם

ואמנם חוקו כפי אחד כל לאמתם אותם נשיג למען בהשכלתנו

להכיר בנושא שיבחן שראוי מה והם א׳  והמינים המדריגות ראשי

והמסובב הסבה והפרט הכלל והחלק הכל והם הוא מהם מאיזה

אם לדעת בנושא ראשונה שנדרוש מה וזה והמתחבר הנושא

או סבה הוא אם פרט או כלל הוא אם חלק הוא ואם כל הוא

מתחבר: או נושא הוא אם מסובב

[1] The advantage of knowing things according to
the structure of their parts, as distinguished by their
divisions and the order of their relations, over
knowing them without such discernment, is like the
advantage of seeing a magnificent garden in its
flowerbeds, adorned by its pathways and rows of
its plantings, compared to seeing a tangled thicket
of reeds and forest growing in disarray. For indeed,
the conception of many parts whose connection
and true rank within the whole composed of them
are unknown to the intellect yearning for
knowledge, is nothing but a heavy burden without
desire, with which one toils and strives until weary
and exhausted, finding no solace. For behold, each
of these parts, once its conception is grasped, will
not cease to awaken within the intellect the desire
to reach its ultimate end. This, however, will not be
achieved, since the completion of its essence is
absent. For a large part of a thing is its relations to
that which it relates to, and its rank in
completeness, and this is hidden from it. Thus, its
desire torments it without satisfaction, and its
longing pains it, affording no rest. Not so for one
who knows a thing in its proper manner. As its
subject is clearly revealed to his eyes as it truly is,
the intellect will proceed wherever it turns,
delighting and rejoicing in the beauty of its
workings. Now, the totality of what a person needs
to examine in a subject is its true rank, which we
have mentioned. This is because, when we
distinguish the totality of existing things, both
perceptible and intelligible—which is the totality of
all that can be conceived by our intellect—we find
that they are not all of one kind or one rank, but

5



Derech Hashem

rather different kinds and varying ranks. And
according to the variation of their kinds, so will their
judgments and laws vary. This compels us to
discern between them with our intellect, so that we
may apprehend them in their truth, each according
to its law. However, the principal ranks and kinds
are one, and these are what one ought to examine
in a subject to know from which of them it is. These
are the whole and the part, the general and the
specific, the cause and the effect, the subject and
the predicate. And this is what we first require in a
subject: to know if it is a whole or a part, if it is
general or specific, if it is a cause or an effect, if it is
a subject or a predicate.

טבעו כפי אשר הבחנות בו יבחן כן מדריגתו כפי והנה [2]
יבקש הוא חלק אם ענינו וציור השכלתו להשלמת מצטרכות

אם כללו על יחקור פרט הוא אם ממנו חלק שהוא הכל לדעת
יבקש מתחבר אם סבתו את מסובב אם מסובבו על יחקור סבה
הוא המתחברים ממיני מין איזה לדעת כן כמו ויחקור נושאו על
בכח אם מקרי ואם עצמי אם מתלוה ואם נמשך אם קודם אם

הכל ועל זולתם ענין ציור ישלם לא הבחנות כלן בפועל ואם
מוגבל ואם מוגבל או מוחלט הוא אם לדעת הענין טבע על יתבונן
ייוחס אם כוזב ישוב אמיתי ענין כל אולם כי גבוליו על יחקור הוא

בגבולו: שלא ילקח אם או לו הגון בלתי לנושא

[2] And behold, according to his level, so will he
examine distinctions that, by his nature, are
necessary for the completion of his understanding
and the conceptualization of his subject. If he is a
part, he will seek to know the whole of which he is
a part. If he is a particular, he will investigate its
universal. If he is a cause, he will investigate its
effect. If he is an effect, he will investigate its cause.
If he is a composite, he will seek its subject and
investigate what kind of composite it is – whether
prior or subsequent, incidental or essential,
potential or actual. All these are distinctions
without which the conceptualization of a subject is
not complete. And above all, he will contemplate
the nature of the subject to know if it is absolute or
limited. And if it is limited, he will investigate its
boundaries, for indeed, every true subject becomes
false if attributed to an inappropriate subject or if
taken beyond its limits.

מאד עצום הפרטים מספר שהנה שתתבונן צריך ואמנם [3]
לו שראוי מה ואולם כלם לדעת לו וא״א האדם שכל אותם מהכיל

פרטים כולל בטבעו כלל כל כי כללים ידיעת הוא עליו שישתדל
הפרטים מן רב מספר מאליו משיג נמצא א׳  כלל וכשישיג הרבה
ההוא הכלל פרטי היותם הכיר ולא עדיין בם הבחין שלא ואעפ״י

שכבר כיון אותו מלהכיר יניח לא לידו מהם א׳  כשבוא הנה כי

אז״ל וכן בלתו היות להם א״א אשר הכללי הענין אצלו ידוע
פרטים: ולא כללים בידיך ד״ת יהיו לעולם

[3] You must indeed contemplate that the number
of particulars is exceedingly vast, beyond the
capacity of any person to encompass; it is
impossible for him to know them all. However,
what he ought to strive for is the knowledge of
general principles, for each principle, by its nature,
includes many particulars. When one attains a
principle, he is thereby attaining a large number of
particulars, even if he has not yet distinguished
them or recognized them as particulars of that
principle. For when one of them comes before him,
he will not fail to recognize it, since the general
concept, without which they cannot exist, is already
known to him. Thus, it is also said, ”Let the words
of the Torah always be in your hands as general
principles, not as particulars.”

בכל אותם הדעת הוא הכללים בידיעת שיצטרך מה אך [4]
בתחלה שנראים דברים ואפילו וכמש״ל ובחינותיהם גבוליהם

תהיה ולא לבך להם ותשית אותם שתשמור צריך התולדה נעדרי
תולדה מקום לו שאין בכלל גדול או קטון דבר לך אין כי להם בז

יוליד הנה הפרטים בקצת יגרע ולא יוסיף שלא ומה בפרטים
מה בו שיהיה צריך לכלם כלל הכלל ובהיות בזולתם רבה תולדה

ענינם על ותתבונן מאד בזה שתדקדק צריך ע״כ לכלם שיספיק
המשכם יפה יפה ותבחין גדול בדקדוק וקשריהם יחסיהם ועל

ואז הסוף ועד הראש מן מענין ענין נמשכים איך והשתלשלותם
תשכיל: ואז תצליח

[4] However, what will be necessary for the
knowledge of the principles is to know them in all
their boundaries and aspects, as stated above.
And even matters that initially appear to lack a
consequence, you must guard them and pay
attention to them, and do not disdain them, for
there is nothing small or great in any principle that
does not have a place for a consequence in the
particulars. And that which does not add or
subtract from some particulars will indeed produce
a great consequence in others. And since the
principle is a principle for all of them, it must
contain what suffices for all of them. Therefore, you
must be very meticulous in this, and contemplate
their matters and their relations and connections
with great precision, and discern beautifully their
continuation and their chain of development, how
one matter follows from another from the beginning
to the end. Then you will succeed, and then you
will gain wisdom.

6



Introduction

קטן חיבור נעים קורא לך חיברתי האלה הדברים ע״פ והנה [5]
בורים על והעבודה האמונה כללי לפניך להציע בו וכוונתי זה

מספיק ציור בשכלך ויצטיירו נכון אל עליהם לעמוד שתוכל באופן
וענפיהם שרשיהם ותראה והמבוכה הערבוב מן מוצל

אותם ותקנה לבך על שיתישבו האפשרי בבירור במדריגותם
דעת למצא לך יקל והלאה ומשם שבפנים במובחר בשכלך
סתוריה כל על ולעמוד ופירושיה התורה חלקי בכל אלקים

הדברים לסדר נשתדלתי והנה לך יתן אשר אלקיך ה׳  כברכת
הגונות היותר שחשבתים ובמלות נאות יותר לי שנראה בסידור
ע״כ להשכילך גמרתי אשר האלה מהדברים שלם ציור לך לתת
זה כל את ולשמור זה כל על לדקדק אתה צריך עתה אתה גם
שום על תוותר ולא לך שיועיל מקום תמצא עד מעולה שמירה

תדקדק תעשה אשר זה אבל הכרחי ענין ממך יתעלם פן דקדוק
כל ולעצור הענינים תוכן על לעמוד ותשתדל המלות כל על

קראתי והנה לך ייטיב אשר מנוח לך ומצאתה בשכלך אמיתתם
ע״י לנו שגלה ית׳  מדרכיו כלל הוא הנה כי ה׳  דרך הספר שם

וחלקתי בריותיו כל ומנהל מנהלנו ובהם בתורתו והודיענו נביאיו
ופרטותיו המציאות יסודות כלל על בו אדבר הא׳  חלקים לד׳  אותו

כל אחי ואתה בעבודה והד׳  בנבואה הג׳  ית׳  בהשגחתו הב׳ 
לראות עינים לך ונתן עמך יהיה וה׳  לך הזה בדרך ה׳  מבקש

אכי״ר: מתורתו נפלאות לשמוע ואזנים

[5] In accordance with these matters, I have
composed this small work for you, my pleasant
reader. My intention therein is to present to you the
principles of faith and service in their fundamental
aspects, so that you may grasp them firmly and
they may be depicted in your intellect with
sufficient clarity, free from confusion and perplexity.
You will then see their roots and branches in their
respective degrees, with the utmost possible clarity
that will settle in your heart, and you will acquire

them in your intellect with the finest understanding.
From there onward, it will be easier for you to find
the knowledge of God in all parts of the Torah and
its interpretations, and to comprehend all its
secrets, as a blessing from the Lord your God,
which He will give you. I have endeavored to
arrange the matters in what appears to me to be
the most fitting order, and with words that I have
deemed most appropriate to give you a complete
picture of these things, which I have resolved to
impart to you. Therefore, you too must now be
meticulous with all of this and guard all of it with
excellent vigilance until you find a place where it
will benefit you, and do not neglect any detail, lest a
necessary matter be hidden from you. But in what
you do, be meticulous with all the words and strive
to grasp the essence of the matters and to hold all
their truths within your intellect, and you will find for
yourself a rest that will be good for you. I have
named this book ”Derech Hashem” (The Way of
God), for indeed it encompasses His ways, which
He has revealed to us through His prophets and
made known to us in His Torah. By them, we are
guided, and by them, all His creatures are guided. I
have divided it into four parts. In the first, I will
speak of the general principles of existence and
their details. In the second, of His providence. In
the third, of prophecy. And in the fourth, of service.
And you, my brother, who seeks the Lord in this
way, go forth, and may the Lord be with you, and
may He grant you eyes to see and ears to hear
wonders from His Torah. Amen.

7



Derech Hashem

8



Chapter 2

Part I: On the Creator

יתברך בבורא -- ראשון חלק

5 Chapters

א פרק -- חלק א Part 1, Chapter 1

שם שיש וידע שיאמין צריך מישראל איש כל ה׳ : מציאות [1]

שנמצא מה כל וממציא שהמציא והוא ונצחי קדמון ראשון מצוי

ב״ה: האלוה והוא במציאות

[1] The Existence of God: Every person in Israel
must believe and know that there exists a First,
Ancient, and Eternal Being, and He is the One who
brought into existence and continues to bring into
existence all that exists in reality, and He is God,
blessed be He.

אמתת אין ית״ש הזה שהמצוי שידע צריך עוד שלימותו: [2]
שלם מצוי שהוא בו נודע זה ורק כלל לזולתו מושגת מציאותו
אלה דברים (ואולם כלל חסרון בו נמצא ולא שלימות מיני בכל

ישראל כל והשיגום הנביאים ומן האבות מן בקבלה ידענום
דור לבניהם ולמדום בבירור אמתתם על ועמדו סיני הר במעמד
את תשכח פן הגבורה מפי מרע״ה ציום שכן הזה כיום דור אחר

גם אמנם בניך ולבני לבניך והודעתם וגו׳  עיניך ראו אשר הדברים
האלה הענינים כל יאמתו הלמודים במופתים החקירה מצד

רואים אנחנו אשר ומשיגיהם הנמצאות מכח כן היותם ויוכרח
החכמות ושאר התכונה ההנדסה הטבע חכמת ע״פ בעינינו

הענינים בירור מהן יולד אשר אמיתיות הקדמות תלקחנה שמהם
נציע אלא בזה עתה נאריך לא ואמנם האלה האמיתיים

המסורת כפי בורים על הדברים ונסדר לאמתם ההקדמות
אומתנו.) בכל והמפורסם שבידינו

[2] His Perfection: Furthermore, one must know
that the existence of this Blessed and Exalted
Being is not apprehended by any other at all. Only
this is known of Him: that He is a perfect existence
in all kinds of perfection, and no deficiency is found
in Him whatsoever. (However, these matters we
know by tradition from the Patriarchs and from the
Prophets, and all Israel apprehended them at the
giving of the Torah at Mount Sinai, and they stood
upon their truth with clarity, and taught them to
their children from generation to generation, as is
the case today, as Moses commanded us from the
mouth of the Almighty, ”lest you forget the things
that your eyes have seen, etc., and you shall tell
them to your children and to your children’s
children.” Indeed, even from the side of inquiry
through learned proofs, all these matters will be
confirmed, and their being so will be necessitated
by the power of the existents and their
apprehenders, which we see with our own eyes,
according to the wisdom of nature, engineering,
astronomy, and other sciences from which true
premises will be drawn, from which the clarification
of these true matters will be born. However, we
shall not elaborate on this now, but rather we shall
propose the premises for their truth and arrange
the matters clearly according to the tradition in our
possession and what is famous among our entire
nation.)

הנה ית״ש הזה שהמצוי שידע צריך עוד מציאותו: הכרח [3]
כלל: העדרו שא״א מוכרח מציאות מציאותו

9



Derech Hashem

[3] The Necessity of His Existence: Furthermore,
one must know that the existence of this Blessed
and Exalted Being is a necessary existence, whose
absence is utterly impossible.

אינו ית׳  שמציאותו שידע צריך עוד באחר: נתלה בלתי היותו [4]
המציאות: מוכרח הוא מעצמו אלא כלל בזולתו תלוי

[4] His being is not dependent on another:
Furthermore, one must know that the existence of
the Blessed One is not dependent on anything else
at all, but rather He is necessarily existent from
Himself.

בלי פשוט מציאות ית׳  שמציאותו שידע צריך וכן פשיטותו: [5]
פשוט בדרך בו נמצאים כלם השלימיות וכל כלל וריבוי הרכבה
גדרו מהם א׳  שכל שונים רבים כחות ימצאו בנפש הנה כי פי׳ 

אחר כח והדמיון אחר כח והרצון א׳  כח הזכרון ד״מ עצמו בפני
א׳  גדר הזכרון גדר הנה כי כלל חבירו בגדר נכנס מאלה א׳  ואין
הזכרון ולא הזכרון בגדר נכנס הרצון ואין אחר גדר הרצון וגדר

שונים כחות בעל איננו ית״ש האדון אך כלם וכן הרצון בגדר
רוצה הוא הרי כי שונים הם שבנו ענינים בו יש שבאמת אעפ״י

אמתת אמנם שלימות בכל שלם והוא יכול והוא חכם והוא
כי ענינו אמתת (פי׳  וגדרו באמתתו שכולל א׳  ענין הוא מציאותו

שהוא מה כל לשון) היתר צד על אלא ית׳  בו גדר שייך אין
מהותו על נוסף כדבר לא השלימיות כל בו שיש ונמצא שלימות

כל באמתה שכוללת בעצמה ענינו אמתת מצד אלא ענינו ואמתת
עצמו מצד השלימיות כל מבלתי ההוא לענין שא״א השלימיות

שאין וכמעט וציורנו מהשגתנו מאד רחוק הזה הדרך באמת והנה
אלא תופס ודמיוננו ציורנו אין כי לפרשו ומלות לבארו דרך לנו

שחושינו מה שזה ית׳  ממנו הנברא הטבע בגבול מוגבלים ענינים
רבים הענינים הנה ובברואים השכל אל ציורו ומביאים מרגישים
מושגת אינה ית׳  מציאותו שאמתת הקדמנו כבר אולם ונפרדים
ענינם אין כי י״ת הבורא על בברואים שרואים ממה להקיש ואין

מן כן גם זה אבל זה על מזה לדין שנוכל כלל שוה ומציאותם
הטבע ע״פ בחקירה ומאומתים כמ״ש בקבלה הנודעים הדברים

אחד מצוי ימצא שלא עכ״פ שא״א ומשפטיו בחוקותיו עצמו
ריבוי מכל וחסרון העדר מכל וגבוליו חוקות הטבע מכל משולל

הסבה הוא שיהיה הברואים מקרי ומכל וערך יחס מכל והרכבה
מציאות זה זולת כי בם המתילד ולכל הנמצאות לכל האמיתית

אפשרי: בלתי היה והתמדתם רואים שאנו הנמצאות

[5] His Simplicity: One must also know that His
existence, blessed be He, is a simple existence,
without any composition or multiplicity whatsoever.
All perfections are found in Him in a simple manner.
This means that in the soul, many different faculties
are found, each of which is defined in its own right.
For example, memory is one faculty, will is another
faculty, and imagination is yet another faculty.
None of these enters into the definition of another
at all, for the definition of memory is one definition,

and the definition of will is another definition, and
will does not enter into the definition of memory,
nor memory into the definition of will, and so on for
all of them. But the Master, blessed be He, is not
possessed of different faculties, even though in
reality there are aspects in Him that, from our
perspective, are different. For indeed, He wills, and
He is wise, and He is able, and He is perfect in all
perfections. However, the true reality of His
existence is one matter that truly encompasses in
its essence and definition (meaning, the true
essence of His being, for a definition is only
applicable to Him, blessed be He, in a figurative
sense) all perfections. And thus, all perfections are
found in Him, not as something additional to His
essence and true being, but rather from the very
reality of His being itself, which inherently
encompasses all perfections, such that it is
impossible for that matter to exist without all
perfections by its own nature. Indeed, this path is
exceedingly distant from our comprehension and
imagination, and we scarcely have a way to explain
it or words to expound upon it, for our imagination
and conception grasp only matters limited by the
boundaries of the created nature, which emanates
from Him, blessed be He. This is what our senses
perceive and bring its image to the intellect. And in
created beings, matters are numerous and distinct.
However, we have already established that the true
reality of His existence, blessed be He, is not
comprehensible, and one cannot draw an analogy
from what is seen in created beings to the Creator,
blessed be He, for their nature and existence are
not at all the same, such that we could judge one
from the other. But this too is among the things
known in Kabbalah, as it is written, and confirmed
by investigation according to nature itself in its laws
and judgments, that it is absolutely impossible that
there not exist one Being who is devoid of all
nature, its laws and boundaries, of all absence and
deficiency, of all multiplicity and composition, of all
relation and proportion, and of all the accidents of
created beings, who would be the true cause of all
existing things and of all that is generated within
them. For without this, the existence of the beings
we see and their persistence would be impossible.

מוכרח ית״ש הזה שהמצוי עוד שידע שצריך וממה יחודו: [6]
שמציאותם רבים מצויים שימצאו שא״א פי׳  יותר ולא א׳  שיהיה

המוכרח במציאות שימצא צריך בלבד א׳  אלא מעצמו מוכרח
מפני אלא ימצאו לא אחרים נמצאים שימצאו ואם הזה והשלם

מעצמם: מצוים ולא בו תלוים כלם ונמצאים ברצונו ימציאם שהוא

10



Part I – חלק א

[6] His Uniqueness: And from what one must also
know is that this Existent, blessed be He, is
necessarily One and no more. Meaning, it is
impossible for many existents to be found whose
existence is necessary in itself; rather, only One
must be found in this necessary and complete
existence. And even if other existents are found,
they will not be found except by His will, and thus
all are dependent on Him and not existent in
themselves.

מציאותו אמתת והם: ו׳  האלה השרשיות הידיעות כלל נמצא [7]
פשיטותו בזולתו נתלה בלתי היותו המצאו הכרח שלימותו ית׳ 

ויחודו:

[7] Thus, the sum of these fundamental truths is
six, and they are: the truth of His existence, may
He be blessed; His perfection; the necessity of His
existence; His being independent of anything else;
His simplicity; and His oneness.

ב פרק -- חלק א Part 1, Chapter 2

מטובו להטיב היה בבריאה התכלית הנה בבריאה: התכלית [1]
האמיתי השלימות ית״ש לבדו הוא כי תראה והנה לזולתו ית׳ 
ונמצא כלל. כמוהו אחר שלימות ואין החסרונות מכל המשולל

שלימות איננו הנה ית׳  משלימותו חוץ שידומה שלימות שכל
השלימות אך ממנו חסר ענין אל בערך שלימות יקרא אלא אמיתי

להטיב ית׳  חפצו בהיות וע״כ ית׳  שלימותו אלא אינו בהחלט
מטיב בהיותו אלא טוב קצת מטיב בהיותו לו יספיק לא לזולתו
ית׳  לבדו הוא ובהיותו שיקבלו לברואים שאפשר הטוב תכלית

לזולתו מהנה בהיותו אלא הטוב חפצו יסתפק לא האמיתי הטוב
השלם הטוב שהוא עצמו מצד ית׳  בו שהוא עצמו ההוא בטוב

ע״כ בו אלא שימצא א״א הזה הטוב אחר מצד והנה והאמיתי.
במה יהיה הזאת האמיתית ההטבה שמציאות חכמתו גזרה

שאפשר השיעור באותו ית׳  בו לשיתדבקו לברואים מקום שיותן
שיתוארו א״א עצמם מצד שמה נמצא ואז שיתדבקו להם

באותו להם יגיע בו התדבקם מצד הנה ית׳  כשלימותו בשלימות
היותם מצד ית׳  ההוא בשלימות ליתאר שאפשר השיעור

בערך ההיא האמיתית בטובה נהנים וימצאו בו מתדבקים
בבריאה ית״ש כונתו היות ונמצא בה ליהנות להם שאפשר

שאפשר הדרך באותו ית׳  בטובו נהנה שיהיה מי לברוא שברא
בו: שיהנה

[1] The Purpose of Creation: Behold, the purpose
in creation was for the Blessed One to bestow His
goodness upon others. You will observe that He
alone, blessed be His name, is true perfection,

devoid of all deficiencies, and there is no other
perfection like Him whatsoever. Consequently, any
perfection conceived outside of His perfection is
not true perfection; rather, it is called perfection
only in relation to something lacking it. Absolute
perfection, however, is solely His perfection.
Therefore, since His will is to bestow goodness
upon others, it is not sufficient for Him to bestow a
little goodness; rather, He must bestow the ultimate
good that creatures can receive. And since He
alone, blessed be His name, is true goodness, His
good will is not satisfied except by His causing
others to partake in that very goodness that resides
within Him, by virtue of His essence, which is the
complete and true good.
Furthermore, from another perspective, this
goodness cannot be found except within Him.
Therefore, His wisdom decreed that the existence
of this true bestowal of goodness would be
achieved by creating a space for creatures to
cleave to Him, blessed be His name, to the extent
possible for them. It is then found that by
themselves, they cannot be described with
perfection like His perfection. However, by virtue of
their cleaving to Him, they will attain, to the extent
possible, that perfection by virtue of their cleaving
to Him. They will then be found to partake in that
true goodness to the extent they are capable of
partaking. Thus, it is found that His intention,
blessed be His name, in creating was to create
those who would partake in His goodness in the
manner possible for them to partake.

גזרה ואולם השלימות: וקנית והחסרונות השלימות ענין [2]
הטוב בעל בו הנהנה שיהיה ראוי שלם הטוב שלהיות חכמתו

בדרך הטוב לו שיתלוה מי ולא בעצמו הטוב שיקנה מי פי׳  ההוא
אל שאפשר בשיעור התדמות קצת נקרא שזה ותראה מקרה
אלא במקרה ולא בעצמו שלם ית״ש הוא הנה כי ית׳  שלימותו

החסרונות ממנו ומשוללים השלימות בו מוכרח ענינו אמתת מצד
לו מכרחת אמתתו שיהיה בזולתו שימצא א״א זה ואולם בהכרח
במקצת לזה להתדמות אך החסרונות ממנו ומעדרת השלימות

ענינו אמתת שאין השלימות הקונה הוא יהיה שלפחות צריך
בו אפשריים שהיו החסרונות מעצמו מעדיר הוא ויהיה לו מכריח
בריה ותברא חסרון ועניני שלימות עניני שיבראו וסידר גזר וע״כ
הזאת לבריה ויותנו בשוה הענינים לשני האפשרות בה שיהיה

ממנה ותעדיר השלימיות את לעצמה תקנה ידם שעל אמצעיים
לה אפשר שהיה במה שנתדמית יקרא ואז החסרונות את

בטובו: וליהנות בו לידבק ראויה ותהיה לבוראה

[2] The Matter of Perfection and Imperfections, and
the Acquisition of Perfection: However, His wisdom
decreed that for goodness to be complete, it is
fitting that the beneficiary of that goodness be the

11



Derech Hashem

possessor of that goodness itself. That is, one who
acquires goodness in himself, not one to whom
goodness accrues by chance. You will observe that
this is called a certain resemblance, to the extent
possible, to His perfection, blessed be He. For He,
blessed be He, is perfect in Himself, not by chance,
but rather by virtue of the truth of His essence,
perfection is necessitated for Him, and
imperfections are necessarily absent from Him.
However, this cannot be found in any other than
Him, whose essence necessitates perfection for
Him and removes imperfections from Him. But to
resemble Him in this regard, even partially, requires
that at the very least, he be the acquirer of
perfection, whose essence does not necessitate it
for him, and that he himself remove from himself
the imperfections that were possible for him.
Therefore, He decreed and ordained that matters of
perfection and matters of imperfection be created,
and that a creature be created in which there is an
equal possibility for both matters. And means will
be given to this creature by which it can acquire
perfection for itself and remove imperfections from
itself. Then it will be called resembling its Creator in
what was possible for it, and it will be fit to cleave
to Him and to enjoy His goodness.

ראויה השלימות שקנתה הזאת הבריה היות מלבד ואמנם [3]
השלימות קנותה ע״י הנה לו התדמותה מצד ית׳  בבוראה לידבק

השלימות קנותה שסוף עד בו והולכת מתדבקת נמצאת לה
מציאותו בהיות כי וזה א׳  ענין הכל יהיה בו מתדבקת והמצאה

אינו שלימות שהוא מה כל הנה כמ״ש האמיתי השלימות ית״ש
אל מגיע שאינו אעפ״י כי השורש אל כענף לו אלא מתיחס

כי תראה והנה הוא ממנו ותולדה המשך הנה השרשי השלימות
אלא אינו חסרון וכל ית׳  מציאותו הוא הנה האמיתי השלימות
וקרבתו ית׳  פניו שהארת ונמצא פניו והסתר ית׳  טובו העלם

השרש פניו והסתר שיהיה שלימות לכל והסבה השורש תהיה
החסרון שיעור יהיה כך ההסתר כשיעור אשר חסרון לכל והסבה

השלימיות בין בשיקול העומד הזה הנברא וע״כ ממנו הנמשך
בשלימיות בהתחזקו וההסתר ההארה תולדות שהם והחסרונות

השרש שהוא ית׳  בו אוחז הוא הנה בעצמו אותם והקנותם
האחיזה מרבה הוא כך בשלימיות שירבה מה וכפי להם והמקור

הוא הנה השלימות קנית תכלית אל שבהגיעו עד בו וההתדבקות
בו מתדבק ונמצא ית׳  בו וההתדבקות האחיזה תכלית אל מגיע

ושלימותו: טובו בעל עצמו והוא בו ומשתלם בטובו ונהנה ית׳ 

[3] Furthermore, beyond the fact that this creature,
having acquired perfection, is fit to cleave to its
Creator, blessed be He, by virtue of its resemblance
to Him, it is also that by acquiring perfection for
itself, it becomes attached and cleaves to Him, until
the end of its acquisition of perfection and
existence, it will be one with Him. This is because

His existence, blessed be He, is true perfection, as
stated. Thus, all that is perfection is attributed only
to Him, like a branch to its root. For although it
does not reach the root perfection, it is a
continuation and product of Him. You will observe
that true perfection is His existence, blessed be He,
and all deficiency is merely the concealment of His
goodness, blessed be He, and the veiling of His
countenance. Consequently, the illumination of His
countenance, blessed be He, and His closeness
will be the root and cause of all perfection that may
exist, and the veiling of His countenance will be the
root and cause of all deficiency. In proportion to the
degree of veiling will be the degree of deficiency
that ensues from it. Therefore, this creature,
standing in balance between perfections and
deficiencies, which are the products of illumination
and veiling, by strengthening itself in perfections
and acquiring them within itself, it grasps hold of
Him, blessed be He, who is the root and source of
them. And in proportion as it increases in
perfections, so it increases its grasp and cleaving
to Him, until, upon reaching the ultimate acquisition
of perfection, it reaches the ultimate grasp and
cleaving to Him, blessed be He. Thus, it cleaves to
Him, blessed be He, and enjoys His goodness and
becomes perfected in Him, and it itself is the
possessor of His goodness and perfection.

במציאות לשיהיו והנה בהם: והטפל שבבריות העיקר [4]
ותמצא שזכרנו וחסרון שלימות של האלה השונים הענינים

לב׳  באפשרות פי׳  להיות צריכה שהיא בתכונה שזכרנו הבריה
החסרונות מן ויעדר השלימות שיקנה עליהם וביכולת הענינים

הנה השלימות זה לקנות פי׳  הזה לדבר האמצעיים לו ושימצאו
רבים ויחסים בבריאה שימצאו צריך ושונים רבים שפרטים ודאי

הבריה ואולם בה המכוון התכלית שיצלח עד האלה הפרטים בין
כמ״ש ית׳  בו לדביקות דהיינו הזה הגדול לענין התעתדה אשר

שימצא מה שאר וכל הבריאה שבכל העיקרית תקרא היא
אל בחי׳  באיזה או צד באיזה עוזר אלא יהיה לא במציאות

העיקרית לבריה טפלים יקראו וע״כ וימצא לשיצלח התכלית
שזכרנו:

[4] The essential and the secondary in creatures:
And behold, for these various matters of perfection
and deficiency that we have mentioned to exist,
and for the creature we have mentioned to be
found in the state it ought to be – meaning, it is
possible for it to attain perfection and be devoid of
deficiencies, and for the means to achieve this to
be available to it – it is certainly necessary that
many and varied details exist in creation, and many
relationships between these details, so that the
intended purpose may be achieved. However, the

12



Part I – חלק א

creature that was destined for this great matter,
namely, cleaving to Him, blessed be He, as it is
stated, is called the essential one among all
creation. And all else that exists in reality will be
nothing but an aid in some aspect or in some
regard to the purpose, so that it may be achieved
and found. Therefore, they are called secondary to
the essential creature we have mentioned.

שאר וכל האנושי המין היא באמת העיקרית הבריה אך [5]
בעבורו אלא אינן ממנו השפלים ובין ממנו הגבוהים בין הנבראים
לימצא הראויות והשונות הרבות הבחינות כל לפי ענינו להשלמת

המדות וכל ההשכלה והנה בס״ד. לפנים עוד וכמ״ש בהם
ועניני האדם בם להשתלם שנמצאו שלימות עניני הם הטובות

מושם שהאדם שזכרנו החסרון עניני הם הרעות ומדות החומר
השלימות: לו לקנות ביניהם

[5] But the principal creation, in truth, is the human
species, and all other created beings, whether
superior or inferior to it, exist only for its sake, for
the completion of its purpose in all the many and
varied aspects that are fitting for them to possess,
as will be further stated below, with God’s help.
Now, understanding and all good character traits
are matters of perfection through which man is
perfected. And matters of matter and evil character
traits are matters of deficiency, which we have
mentioned, and man is placed among them to
acquire perfection for himself.

ג פרק -- חלק א Part 1, Chapter 3

הבריה אותה האדם היות זכרנו כבר האדם: בחירת [1]
והחסרונות השלימות בין המוטלת והיא ית׳  בו לידבק הנבראת

בבחירותו זה שיהיה צריך ואולם השלימות. לקנות בידו והיכולת
לא בשלימות עכ״פ בוחר להיות במעשיו מוכרח היה אלו כי ורצונו

שהוכרח כיון בעליו איננו כי שלימותו בעל באמת נקרא היה
הכונה היתה ולא שלימותו בעל הוא והמקנהו לקנות מאחר

שתהיה לבחירתו הדבר שיונח הוכרח ע״כ מתקיימת. העליונה
כח בו ויהיה מהם לא׳  מוכרחת ולא הצדדין לב׳  שקולה נטיתו

ג״כ והיכולת שירצה מהם באיזה ובחפץ בדעת לבחור הבחירה
ויצ״ר ביצ״ט האדם נברא ע״כ שירצה מהם איזה לקנות בידו

רוצה: שהוא לצד עצמו להטות בידו והבחירה

[1] Man’s Free Will: We have already recalled that
man is the creature created to cleave to the
Blessed One, and he is the one poised between
perfection and deficiency, with the ability in his

hand to acquire perfection. However, it is
necessary that this be by his choice and will, for if
he were compelled in his actions to choose
perfection in any case, he would not truly be called
a possessor of his perfection, because he would
not be its owner, since he was compelled by
another to acquire it. The One who grants it is the
owner of its perfection, and the ultimate intention
would not be fulfilled. Therefore, it was necessary
that the matter be left to his choice, so that his
inclination would be balanced between the two
sides, and not compelled towards either of them.
And he would have the power of choice to choose,
with understanding and desire, whichever of them
he wishes. The ability is also in his hand to acquire
whichever of them he wishes. Therefore, man was
created with a good inclination and an evil
inclination, and the choice is in his hand to incline
himself towards the side he desires.

נשלם הזה הדבר להיות ואולם והנשמה: הגוף הרכבת [2]
הפכים מב׳  מורכב האדם שיהיה העליונה החכמה גזרה כראוי

יטה מהם א׳  שכל ועבור ארציי. וגוף וזכה שכלית מנשמה דהיינו
ותמצא לשכליות והנשמה לחומריות הגוף דהיינו לצדו בטבע

ותעלה היא תתעלה הנשמה תגבר שאם באופן מלחמה ביניהם
ואם המעותד בשלימות המשתלם האדם אותו ויהיה עמה הגוף

עמו נשמתו ותשפל הגוף ישפל הנה החומר בו שינצח האדם יניח
ולאדם ח״ו ממנו ונדחה לשלימות הגון בלתי האדם אותו ויהיה
שלימותו ולקנות ונשמתו שכלו לפני חומרו להשפיל יכולת הזה

כמ״ש:

[2] The Composition of the Body and the Soul:
However, for this matter to be complete as it ought
to be, Divine Wisdom decreed that man be
composed of two opposites, namely, a rational and
pure soul, and an earthly body. And because each
of them naturally inclines to its own side—that is,
the body to materiality and the soul to
intellectuality—a struggle is found between them.
In such a way that if the soul prevails, it will be
elevated, and it will elevate the body with it, and
that person will achieve the perfection intended for
him. But if man allows the material to conquer him,
then the body will descend, and his soul will
descend with it, and that person will be unfit for
perfection and rejected from it, God forbid. And
this person has the ability to humble his material
before his intellect and soul, and to acquire his
perfection, as it is written.

להשתדלות גבול שיהיה ית׳  טובו גזר ואמנם ועה״ב: עה״ז [3]
השתדלותו וכשהשלים השלימות להשיג לאדם המצטרך הזה

13



Derech Hashem

זמנים ב׳  לו חוקקו ע״כ נצחים לנצח בהנאתו וינוח שלימותו ישיג
מרובה הטוב מדת ואולם השכר. קיבול זמן וא׳  העבודה זמן א׳ 
נאות היותו ית׳  חכמתו שגזרה כמו מחוקק זמן לה יש שעבודה
מתענג הוא נצחים לנצח אלא תכלית לו אין השכר וקיבול לזה

לו: קנה אשר בשלימות והולך

[3] The Creator, blessed be He, decreed that there
be a limit to the effort required for man to attain
perfection. When he completes his effort, he will
attain his perfection and rest in his enjoyment
forever and ever. Therefore, He ordained for him
two periods: one, the period of labor, and the other,
the period of receiving reward. However, the
measure of goodness is abundant, for labor has a
prescribed time, as His wisdom decreed it to be
fitting for this purpose. But the reception of reward
has no end, but rather for eternity he delights and
progresses in the perfection he has acquired for
himself.

כך זמנו התחלף כפי ואולם זמנו: בחילוף האדם מצבי חילוף [4]
הנה ההשתדלות זמן כל כי מקריו ושאר מצבו שיתחלף ראוי

המצטרכים הענינים כל בו לימצא שיוכלו א׳  בתכונה שיהיה צריך
לו שתמצא מוכרח הנה כי פי׳  הזה. ההשתדלות ענין לפי לו

את שיעכב דבר לו יהיה ולא והחומר השכל בין שזכרנו המלחמה
דבר ולא לו. הראוי השיעור כפי שלו את ולעשות מלשלוט החומר

לא וכן שלו. את ולעשות לו כראוי מלשלוט השכל את שיעכב
יגרום לא וגם הראוי מן יותר להתחזק לחומר שיגרום דבר יהיה

זה נראה היה א׳  שמצד אעפ״י כי הראוי מן יותר להתחזק לשכל
שהוא באדם הנרצה והענין האמיתית הכונה לפי הנה טוב יותר
הנה השכר קיבול ובזמן טוב איננו בהשתדלותו השלימות קנית
החומר שיהיה מה כל הנה כי לזה הפכי במצב שיהיה לו ראוי
הנשמה על ומעכב מחשיך אלא היה לא הנה זמן באותו שולט
אלא אז ישלוט שלא הוא ראוי הנה וע״כ בבי״ת תתדבק שלא

על יעכב שלא באופן לגמרי אחריה נמשך יהיה והחומר הנשמה
עה״ז ועה״ב. עה״ז העולמות ב׳  נבראו ע״כ ואמנם כלל. ידה
זמן כל לאדם שראוי מה הם שלו הטבעיים והחוקים המקום
לו שראוי מה הם שלו והחוקים המקום העה״ב ההשתדלות.

השכר: קיבול בזמן

[4] The Change of Man’s State According to the
Change of His Time: However, just as his time
changes, so too ought his state and other
circumstances to change. For during the time of
exertion, it is necessary that he be in a certain
disposition that will enable all the matters required
for this exertion to be found within him. This means
that the struggle we mentioned between the
intellect and the material must necessarily exist for
him, and there should be nothing to prevent the
material from ruling and acting according to its
proper measure. Nor should there be anything to
prevent the intellect from ruling as it ought and

acting according to its proper measure. Likewise,
nothing should cause the material to become
stronger than is proper, nor should it cause the
intellect to become stronger than is proper. For
although from one perspective this might seem
better, according to the true intention and the
desired purpose in man, which is the acquisition of
perfection through his exertion, it is not good. And
during the time of receiving reward, it is fitting that
he be in a state opposite to this. For whatever the
material ruled at that time, it only served to darken
and impede the soul from cleaving to its Creator.
Therefore, it is fitting that only the soul should rule
then, and the material should be entirely drawn
after it, in such a way that it does not impede it at
all. Indeed, for this reason, the two worlds, this
world and the World to Come, were created. This
world, its place and its natural laws, are what is
fitting for man during the time of exertion. The
World to Come, its place and its laws, are what is
fitting for him during the time of receiving reward.

המין שהנה לדעת עוד שיצטרך וממה נשתנה: האנושי המין [5]
כי עתה אותו ומבחינים רואים שאנו כמו הראשון ענינו אין האנושי
בו שנשתנה אדה״ר של חטאו ענין והוא בו היה גדול שינוי אולם

הזה השינוי פרטי ואולם בתחלה. שהיו ממה והעולם האדם
שהדיבור ונמצא בס״ד לפנים בם נדבר ועוד רבים ותולדותיהם

ובנשואיו בו ידובר כי כפולים בנשואיו וההבחנה האנושי במין
החטא אחר בבחינתו ובנשואיו בו וידובר החטא קודם בבחינתו

בעז"ה: עוד שנבאר וכמו

[5] The human species has undergone a
transformation. It is necessary to understand that
the human species, in its essence, is not as we
perceive and discern it now. For a great change
occurred within it, namely, the sin of Adam the First
Man, through which man and the world were
altered from their original state. The details of this
change and its consequences are numerous, and
we shall speak of them further, with God’s help.
Thus, discourse concerning the human species and
the discernment of its subjects is twofold: it will be
discussed in its state prior to the sin, and it will be
discussed in its state after the sin, as we shall
further explain, with God’s willing assistance.

עד שזכרנו המצב באותו ממש היה יצירתו בעת אדה״ר הנה [6]
ההפכיים החלקים מב׳  מורכב היה הוא שהנה דהיינו הנה

הטוב הענינים ב׳  היו ובמציאות והגוף הנשמה שהם שאמרנו
והנה מהם שירצה במה להדבק ביניהם בשיקול עומד והוא והרע
חומרו על ושכלו גופו על נשמתו ויגביר בטוב שיבחר לו ראוי היה

לנצח: בשלימותו ונח מיד משתלם היה ואז

14



Part I – חלק א

[6] Behold, Adam the First, at the time of his
creation, was indeed in the very state we have
described thus far. That is, he was composed of
the two opposing parts we mentioned, namely the
soul and the body. And in reality, there were the
two matters of good and evil, and he stood in
deliberation between them, to cleave to whichever
he willed of them. And it was fitting for him that he
should choose the good and strengthen his soul
over his body, and his intellect over his matter.
Then he would have been perfected immediately
and rested in his perfection forever.

אנו שאין שאע״פ שתדע וצריך בגוף: הנשמה פעולות [7]
וההשכלה החיות זולת אחרת פעולה בגוף לנשמה מרגישים

עילוי ותעלהו וחומרו הגוף עצם שתזכך בחוקה יש באמת הנה
בשלימות. בהנאה עמה להתלוות ראוי שיהיה עד עילוי אחר

נשמתו שהיתה חטא לא אלו מגיע אדה״ר היה זה לדבר ואמנם
השיעור מזדכך שהיה עד זיכוך אחר זיכוך גופו את מזככת

הנצחי: בתענוג ונקבע המצטרך

[7] The Soul’s Actions in the Body: You must know
that although we do not perceive the soul acting in
the body in any way other than imparting vitality
and intellect, in truth, it is its nature to purify the
very essence of the body and its matter, elevating it
level by level until it becomes fit to cleave to it in
complete enjoyment. Indeed, Adam the First would
have achieved this if he had not sinned; his soul
would have purified his body purification after
purification until it was sufficiently purified and
established in eternal delight.

גדול שינוי הדברים נשתנו שחטא וכיון אדה״ר: חטא תולדות [8]
מה בשיעור שהיו החסרונות בבריאה היו בתחילה הנה כי והוא
לו ויהיה שזכרנו השיקול במצב אדה״ר לשיהיה מצטרך שהיה
נוספו חטאו ע״י אמנם כפיו. ביגיע השלימות את להרויח מקום
נתקשה ועוד כלה ובבריאה אדם של בעצמו חסרונות ונתרבו

בצאת לו נקל היה בתחלה הנה כי פי׳  קודם שהיה ממה התיקון
החכמה סידרה שכך השלימות וקנות בו המוטבע החסרון מן

אדם היה לא יען כי והיושר הטוב מדת ע״פ הדברים את העליונה
במה הנה ביצרתו בו הוטבע שכן אלא שבו ולחסרון רע סבה

החסרון מן צאת מיד ישיג הטוב אל ויפנה הרע מן עצמו שיסיר
יותר השלימות נסתר ידו שעל כיון בחטאו אמנם שלימות. וקנות
לא הנה לעצמו רעה הגורם הוא והיה החסרונות ונתרבו משהיה

השלימות ולקנות החסרון מן לצאת לשוב לו קל כ״כ עוד יהיה
נוצר שכך אלא חסרונו גרמת הוא היה שלא בעת שהיה כמות

להגיע עתה המצטרך השתדלותו שבהכרח וכ״ש וכמ״ש מעיקרו
והעולם האדם שישובו תחלה יצטרך כי כפול הוא הנה לשלימות
המצב מן שיתעלו ואח״כ החטא קודם בראשונה שהיו המצב אל

שיעלה: לאדם ראוי שהיה השלימות מצב אל ההוא

[8] The Genesis of Adam’s Sin: And when he
sinned, matters changed greatly. For initially, the
deficiencies in creation were of a measure that was
necessary for Adam to be in the state of equilibrium
we mentioned, and to have a place to attain
perfection through the labor of his hands. However,
through his sin, deficiencies were added and
multiplied in man himself and in all of creation.
Furthermore, the rectification became more difficult
than it was before. This is because, initially, it was
easy for him to emerge from the inherent deficiency
and acquire perfection, as the Supreme Wisdom
arranged matters according to the attribute of
goodness and righteousness. Since man was not
the cause of the deficiency within him, but rather it
was imprinted upon him in his creation, by
removing himself from evil and turning towards
good, he would immediately emerge from
deficiency and acquire perfection. However,
through his sin, since perfection became more
concealed due to him than it was, and deficiencies
multiplied, and he himself was the cause of evil for
himself, it will no longer be as easy for him to return,
to emerge from deficiency, and acquire perfection
as it was when he was not the cause of his
deficiency, but rather it was so from his very origin.
And all the more so, the effort now required for him
to attain perfection is doubled, for he will first need
man and the world to return to the state they were
in initially, before the sin, and thereafter to ascend
from that state to the state of perfection that man
was meant to attain.

ית׳  דינו מדת גזרה זה כל מלבד ואולם והתחיה: המיתה [9]
עודם השלימות אל הגיע מעתה העולם ולא האדם לא יוכלו שלא
נתרבה שבה עכשיו להם שיש הצורה דהיינו שנתקלקלה בצורה

דהיינו ההפסד מעבר עבור בהכרח להם יצטרך אלא הרשע
ולא עמו שנתקלקלו ההוים שאר לכל וההפסד לאדם המיתה

וימות תחלה ממנו שתצא אחר אלא הגוף לזכך הנשמה תוכל
ותזככהו הנשמה בו ותכנס חדש בנין ויבנה יחזור ואז ויפסד הגוף

בצורה ויבנה וישוב עתה של מצורתו יתחרב כלו העולם וכן
ויחיה ויחזור שימות האדם על נגזר וע״כ לשלימות. ראויה אחרת

והוא ויחודש ויחזור שיחרב העולם ועל המתים תחיית ענין והוא
אלף ולסוף חרוב וחד עלמא הוי שנה אלפי שיתא שאז״ל מה ענין

עולמו: את ומחדש חוזר הב״ה שנה

[9] Death and Resurrection: However, apart from
all this, Divine Justice decreed that neither man nor
the world, in their current corrupted form—that is,
the form in which wickedness has
proliferated—could attain perfection. Rather, they
would necessarily require a transition from this
state of loss. For man, this loss is death; for all

15



Derech Hashem

other created beings that have been corrupted
along with him, it is their ruin. The soul cannot
purify the body unless it first departs from it, and
the body dies and perishes. Then, it will return and
be rebuilt anew, and the soul will enter it and purify
it. Similarly, the entire world will be destroyed from
its present form and will be rebuilt in another form,
suitable for perfection. Therefore, it was decreed
that man should die and then return to life, which is
the matter of the resurrection of the dead. And for
the world, it will be destroyed and then renewed,
which is the matter of what our Sages of blessed
memory stated: ”The world exists for six thousand
years, and one thousand [years] it is desolate. And
at the end of a thousand years, the Holy One,
blessed be He, returns and renews His world.”

קיבול זמן דהיינו האמיתי הגמול זמן זה שרש לפי והנה [10]
שיתחדש בעולם התחיה אחר הוא ומקומו למעלה שזכרנו השכר

נשמתו ע״י מזוכך גופו בהיות ובנשמתו בגופו בו יהנה והאדם
האנשים שם יבחנו ואולם ההוא בטוב נהנה להיות ידה על ומוכן

בעולם שטרחו מה השיעור כפי ומעלתם מדריגתם ותתחלף
שיעור כפי כי השלימות מן להשיג שהשתדלו מה וכפי העבודה
שניהם ויקנו ותזככהו בגוף ותאיר בעצמה הנשמה תזדהר זה

פניו באור וליאור ב״ה האדון אל להתקרב ראוים ויהיו ומעלה יקר
האמיתי: בטובו וליהנות

[10] And behold, according to this root, the true
time of reward, meaning the time of receiving the
recompense we mentioned above, its place is after
the resurrection in the world that will be renewed.
And man will enjoy therein with his body and his
soul, his body being purified by his soul and
prepared by it to enjoy that good. However, people
will be tested there, and their degrees and stations
will differ according to the measure of their toil in
the world of labor, and according to what they
strove to attain of perfection. For according to this
measure, the soul itself will shine and illuminate the
body, and purify it, and both will acquire
preciousness and elevation, and will be worthy to
draw near to the Master, blessed be He, and to
shine in the light of His countenance and to enjoy
His true goodness.

האדם על המיתה שנגזרה בהיות ואמנם הנשמות: עולם [11]
ישוב ואחר מה לזמן שיפרד צריך הזה שהמורכב ונמצא וכמ״ש

לב׳  מקום שיהיה ראוי הזה הפירוד בזמן גם הנה להתחבר
הגוף והנה ההוא לפירוד שנרצה למה נאות המתפרדים החלקים

והיה והואיל צורתו ותפסד הרכבתו ותפרד ליסודו שיחזור צריך
עפר ואל אתה עפר כי לאדם ית״ש מ״ש והוא ישוב אליו העפר מן
עד לצפות אלא לה אין הנה במעשיה) (הזוכה הנשמה אך תשוב

וההפסד ההתכה דהיינו לעשות שצריך מה בגוף שיעשה
אח״כ מחדש וההבנות שצריך הזמן כל בעפר וההשאר בראשונה
כך ובין כך בין מקום לה שיהיה צריך ואמנם בו ליכנס לכשתשוב

הנשמות תכנסנה שבו הנשמות עולם הוכן זה לצורך ואולם
זמן כל מנוחה במקום שם ותשבנה מהגוף צאתן אחרי הזכות

הזמן כל והנה עליו. להתגלגל הראוים הענינים הגוף על התגלגל
להן שינתן מה מעין ובתענוג במעלה ההן הנשמות תשבנה ההוא
בעולם מעלתו גם כי למעלה שזכרנו האמיתי הגמול בזמן אח״כ

גם ימדד שלפיהן שעשו המעשים לפי שימדד ודאי הנשמות
לו לזוכים המעותד האמיתי השלימות אך בזמנו. כן אחרי הגמול

אחר שנית בהתחברן אלא הנשמה ולא הגוף לא ישיגוהו לא
התחיה:

[11] The World of Souls: And indeed, since death
was decreed upon man, and as it is written, it is
found that this composite being must separate for
a time, and then return to be reunited. Thus, even
during this period of separation, it is fitting that
there be a place for the two separating parts,
suitable for the purpose of that separation. And
behold, the body must return to its elements, its
composition undone, and its form corrupted. Since
it was from dust, to dust it shall return, as the
Almighty says to man, ”For dust you are, and to
dust you shall return.” But the soul (which is
meritorious through its deeds) has naught to do but
await until what needs to be done to the body is
accomplished, namely, its dissolution and
corruption in the first instance, and its remaining in
dust for as long as necessary, and its subsequent
re-formation when it returns to enter it. And indeed,
it requires a place during this interim. For this
purpose, the World of Souls was prepared, into
which the meritorious souls shall enter after their
departure from the body, and they shall dwell there
in a place of rest for the duration that the
appropriate matters are being enacted upon the
body. And behold, for all that time, those souls
shall reside in elevation and delight, a semblance of
what will be given to them later in the time of true
reward that we mentioned above. For their
elevation in the World of Souls is certainly
measured according to the deeds they performed,
according to which the reward will also be
measured in its time. However, the true perfection
destined for those who merit it will not be attained
by either the body or the soul, but only upon their
re-union after the resurrection.

עולם היות מלבד ואולם הנשמות: בעולם לאדם תועלת [12]
לגוף מצפות היותן זמן כל בו לשבת לנשמות מקום הנשמות
ואחריהן עצמן לנשמות בו נמצא גדול תועלת עוד הנה כמ״ש
שהיתה אחרי כי וזה התחיה בזמן אח״כ שיצטרך למה לגוף

16



Part I – חלק א

אעפ״י המות אחרי אלא לשלימותו יגיע שלא האדם על הגזירה
לו מגיע היה לא זה זולת (כי חי עודנו מעשיו מצד לו נראה שכבר

המות טרם בעה״ז אלא השלימות קנית זמן אין שהרי מעולם
היותה זמן כל שהנשמה הזאת הגזירה מן נמשך עוד וכמ״ש)

גם תהיה לגמרי ממנו שיפרד שא״א בו דבוק שהרע בעה״ז בגוף
שהאדם הטובים המעשים ידי שעל ואעפ״י ועמומה. חשוכה היא
ולא להגלות הדבר יוכל לא יקר שלימות בעצמה היא קונה עושה

ההוא היקר כפי להזדהר לה ראוי שהיה בזוהר להזדהר תוכל
הזמן עד בעצמותה כבוש נשאר הכל אלא באמת. משגת שהיא

הגוף מצד כ״א כלל מצדה העכבה אין ואולם להגלות שינתן
הזיכוך הזמן אותו כל יקבל שלא בזה מפסיד עצמו והוא כמ״ש
כבושה שהיא מפסדת היא גם אמנם כמ״ש שיקבל ראוי שיהיה
הפעולה פועלת. שאינה ועוד זהריה לפשט יכולה ואינה בעצמה

היתה אותה פועלת היתה ואלו הגוף זיכוך שהיא לה הראויה
שהרי עצמה הפעולה מהות מצד גדול שלימות בה משתלמת

היא שזאת ועוד זולתו. ומשלים מטיב היות היא שלימות פעולת
נברא וכל נוצרה שלכך וחוקה טבעה לפי לה הנאותה הפעולה

משלימות וחסר שיפעל ית׳  בוראו לו שחקק מה כשפועל משתלם
אל ולכתה מהגוף הנשמה בצאת ואמנם יפעלהו שלא זמן כל

מה כפי בזהריה ומזדהרת מתפשטת שם הנה הנשמות עולם
היותה זמן כל שם משגת שהיא ובמה מעשיה ע״פ לה שראוי

שראוי למה יותר ומזדמנת בגוף שנתחלשה ממה מתחזקת שם
תוכל הראוי בזמן בגוף שכתשוב עד התחיה בזמן שתעשה

שזכרנו: הזיכוך דהיינו לה הנאותה הפעולה בו לפעול

[12] The benefit for man in the World of Souls:
Beyond the fact that the World of Souls is a place
for souls to reside while awaiting their bodies, as
stated, there is also a great benefit found therein for
the souls themselves, and consequently for the
body, for what it will require subsequently at the
time of the Resurrection. This is because, after the
decree was made upon man that he would not
attain his perfection except after death, even
though it might appear to him from his deeds while
still alive (for otherwise he would never have
attained it, as the time for acquiring perfection is
only in this world before death, as stated), it also
followed from this decree that the soul, for as long
as it is in the body in this world, is bound by the evil
that cleaves to it, from which it is impossible to
separate completely. Consequently, the soul itself
remains darkened and obscured. And even though
through the good deeds that man performs, it
acquires for itself a precious perfection, this cannot
be revealed, nor can it shine with the radiance it
was meant to possess according to the
preciousness it truly attains. Rather, all remains
concealed within its essence until the time it is
permitted to be revealed. However, the impediment
is not at all from its side, but solely from the body’s
side, as stated. And the body itself suffers a loss in
this, for it does not receive all that time the
purification it should have received, as stated. Yet,

the soul also suffers a loss, for it is itself concealed
and cannot unfurl its radiance. Furthermore, it does
not perform the action it is meant to perform, which
is the purification of the body. If it were to perform
that action, it would attain great perfection from the
very nature of the action itself, for the action of
perfection is to benefit and perfect another.
Moreover, this is the action appropriate for it
according to its nature and law, for which it was
created. Every created being attains perfection
when it performs what its Creator, blessed be He,
has ordained for it to perform, and it is deficient in
perfection as long as it does not perform it. Indeed,
upon the soul’s departure from the body and its
journey to the World of Souls, there it expands and
shines with its radiance according to its deeds and
what it attains. While there, it strengthens itself
from what it was weakened in the body and
becomes more prepared for what it is meant to do
at the time of the Resurrection, so that when it
returns to the body at the appointed time, it will be
able to perform within it the appropriate action,
namely, the purification we have mentioned.

ואולם בתחיה: וכניסתה בעובר הנשמה כניסת בין הפרש [13]
שלא אעפ״י העובר בגוף הנשמה בהכנס עתה גם כי שתדע צריך
היה העצמי וזוהרה יקרה מצד הנה במעשיה שלימות עדין קנתה
האנושי. המין מגדר יוצא שיהיה עד לחומר גדול זיכוך שתתן ראוי

זוהרה וממעטת כחה ומעלמת אותה כובשת ית׳  גזירתו אמנם
בעצמה לוטה שמה תשב אבל זה ענין ממנה ימשך שלא באופן

באותו בגוף ופועלת העליונה הכונה לפי המצטרך השיעור באותו
הטובים מעשיה כפי והנה ית׳ . מחכמתו הנרצה והשיעור הסדר

מגיע היה ואז כמ״ש ולהזדהר להתפשט לה היה והולכת שעושה
יתכן לא למעלה שביארנו הגזירה לפי ואמנם לגוף הזיכוך ממנה

אחר בגוף בשובה אכן הנשמות בעולם בהיותה אלא זה לה
ובכל זהריה בכל תכנס אלא תתעלם ולא תתמעט לא התחיה
לו יצטרך ולא גדול זיכוך ההוא הגוף את תזכך מיד ואז כחה

בו תאיר בשעתו מיד אלא לילדים. עתה שצריך מעט מעט הגידול
ולנשמה לגוף שיהיו זה ימנע לא ואמנם גדול זיכוך תזככהו ומיד

בגוף הנשמה בבוא שמיד הוא הענין אבל עילוים אחר עילוים יחד
יתעלה ראשון זיכוך מיד יקבל וגופו ונעלה יקר ההוא האדם יהיה
כפי ההוא הזיכוך ויהיה הראשונים חייו ימי כל שהיה מה מכל בו
לו שראוי במדריגה אותו וישים כבר שעשה הטובים המעשים כל
עילוים שניהם יתעלו ואח״כ בשלימות ליהנות הזוכים בין להיות

ההיא: במדריגה שהוא למי שראוי מה כפי עילוים אחר

[13] The difference between the soul’s entry into
the fetus and its entry at the resurrection: However,
you must know that even now, when the soul
enters the body of the fetus, although it has not yet
attained perfection in its deeds, by virtue of its
inherent preciousness and radiance, it would be
fitting for it to impart great purification to the matter,

17



Derech Hashem

such that it would transcend the human species.
But His decree overcomes it, concealing its power
and diminishing its radiance, so that this outcome
does not ensue. Instead, it remains there, veiled
within itself, to the extent required by the Divine
intention, and acts upon the body in the order and
measure desired by His wisdom. Now, according
to the good deeds it performs, it would have
spread and become radiant, as it is said, and then
the purification would have come from it to the
body. However, according to the decree we
explained above, this is not possible except when it
is in the world of souls. But upon its return to the
body after the resurrection, it will not be diminished
or concealed; rather, it will enter with all its
radiance and all its power. Then, it will immediately
purify that body with great purification, and it will
not require the gradual growth that is now
necessary for children. Rather, immediately at that
moment, it will illuminate it and immediately purify it
with great purification. However, this does not
preclude the body and soul together undergoing
successive elevations. But the matter is that
immediately upon the soul’s entry into the body,
that person will be precious and elevated, and his
body will immediately receive an initial purification,
whereby he will be elevated above all that he was
throughout his initial life. And that purification will
be in accordance with all the good deeds he has
already performed, and it will place him in the rank
he is fit to occupy among those who are purified to
enjoy perfection. Afterward, both will undergo
successive elevations according to what is fitting
for one who is in that rank.

ד פרק -- חלק א Part 1, Chapter 4

של עצמו תכונת ענינים ב׳  יבחנו בעה״ז האדם של במצבו [1]
מה בכל בו מושם הוא אשר והמקום והרכבתם בחלקיו האדם

לו: שמתלוה

[1] In man’s state in this world, two matters will be
examined: man’s own nature in its parts and their
composition, and the place in which he is situated,
with all that accompanies him.

זכרנו כבר הנה עצמו האדם בבחינת בעוה״ז: האדם תכונת [2]
והגוף הנשמה דהיינו הפכים ב׳  בו שנתרכבו א׳  מורכב הוא איך

בו ראשוניי שהחומריות בעינינו רואים אנחנו הנה ואולם
כלו כמעט לידתו אחר מיד הנה כי מאד בו חזקות ותולדותיו

השכל ילך התגדלו וכפי מעט. אלא בו פועל השכל ואין חמרי
בו ממשול החומריות יסור לא ועכ״פ ענינו כפי א׳  בכל וחזק הלוך
ויתחזק בה וילמד בחכמה יגדל שאם אלא ענינו אל אותו ומהטות

תאוותיו רסן ישלח ולא טבעו את לכבוש יתאמץ הנה בדרכיה
האלה הענינים תוכיות ואולם השכל בהליכות ללכת ויתעצם מידו
העכירות נמצא ועצמותו החומר שבמציאות הוא הנה רואים שאנו

הענין שהוא למה והפכי מאד רחוק מציאות והוא בטבע והחשך
עצמה והנשמה בקדושתו ומתדבקים ית׳  האל אל לקרבים באמת

החומרי בגוף בהכנסה הנה ועליונה זכה היא שבעצמה אעפ״י
הפכי ענין אל הטבעי מענינה ודחויה גרושה נמצאת בו והסתבכה
תתאמץ א״כ אלא ממנו לצאת תוכל לא מכריח בכח בו וכבושה לו
שהרכבה ב״ה האדון שגזר ובהיות המכריחה הכח מן חזק בכח

המיתה פירוד כי (פי׳  מעולם. תפרד לא ונשמתו האדם גוף של זו
לשוב צריכה אח״כ אך המתים תחית עד שעה לפי דבר אלא אינו

שתשתדל מוכרח הנה נצחים) לנצח יחד יתקיימו ושניהם לגוף
החומריות חשך כח את ומחלשת הולכת ותהיה ותתחזק הנשמה
וליאור עמה הוא להתעלות יוכל ואז חשוך בלתי הגוף שישאר עד

עמו היא ונשפלת מתחשכת שהיתה מה תחת העליון באור
בו חזק שהחומר א׳  במצב הוא בעה״ז האדם ואולם בתחלה.

גדול בחשך האדם נמצא וחשוך עכור החומר ובהיות וכמ״ש
ואמנם ית׳  בו מתדבק ליהיות שיהיה לו שראוי ממה מאד ורחוק

חמרו כח נגד נשמתו את לחזק השתדלותו שישים צריך בזה
לו: הראוי השיעור עד עילוי עצמו להעלות מצבו את ולהיטיב

[2] The nature of man in this world: Regarding man
himself, we have already recalled how he is
composed of two opposing elements, namely the
soul and the body. However, we see with our own
eyes that materiality is primary within him, and its
consequences are very strong. For immediately
after his birth, he is almost entirely material, and
intellect operates within him only to a small degree.
As he grows, intellect will grow stronger in each
individual according to his capacity. Nevertheless,
materiality will not cease to rule over him and incline
him towards its concerns. This is only if he grows in
wisdom, studies it, and strengthens himself in its
ways. Then he will strive to conquer his nature, not
loosen the reins of his desires from his hand, and
become mighty in walking the paths of intellect.
However, the inner reality of these matters that we
observe is that in the existence of matter and its
essence, turbidity and darkness are found by
nature. This is a reality very distant and opposite to
what is truly meant by drawing near to God, may
He be exalted, and cleaving to His holiness. And
the soul itself, although in its essence it is pure and
exalted, upon entering the material body and
becoming entangled within it, finds itself expelled
and rejected from its natural state to an opposite
state, and subjugated within it by a compelling
force. It cannot escape from this unless it strives

18



Part I – חלק א

with a force stronger than the compelling force.
And since the Master, blessed be He, decreed that
this composition of man’s body and soul shall
never be separated (meaning that the separation of
death is only temporary until the resurrection of the
dead, but afterward it must return to the body, and
both will endure together for all eternity), it is
therefore necessary that the soul endeavor and
strengthen itself, and continually weaken the dark
force of materiality, until the body becomes devoid
of darkness. Then it will be able to ascend with the
soul and be illuminated by the supernal light,
instead of initially being darkened and debased
with it.
However, man in this world is in a state where
materiality is strong within him, as we have said.
And since matter is turbid and dark, man is found in
great darkness, very distant from what is fitting for
him, which is to cleave to Him, may He be exalted.
Indeed, in this matter, he must direct his efforts to
strengthen his soul against the force of his
materiality, and to improve his condition by
elevating himself to the degree that is fitting for
him.

גם בתוכו הוא אשר והמקום ועסקו: עולמו לאדם שגורם מה [3]
בו שלאדם והעסק חמריים שבו הנמצאים וכל וחשוך חמרי הוא
חומריים שכלם כיון וגופני. חמרי עסק אלא שיהיה א״א ובמלואו

לו מכריחים חלקיו והרכבת עצמו האדם של ותכונתו וגופנים
הענינים כל ושאר ושתיה אכילה מבלי לו א״א כי הזה העסק
אלה צרכיו להשיג ושיוכל וקנין הון מבלי לו וא״א הטבעיים.

עסקו מצד ובין עולמו מצד בין האדם של גופו מצד שבין ונמצא
חזק והשתדלות גדול ועמל בחשכו ומשוקע בחומר טבוע הוא

בענינים בטבעו מוכרח והוא מזה זך מצב אל להתעלות לו יצטרך
האלה: החומריים

[3] What causes a person’s world and occupation:
The place in which he is also material and dark, and
all the beings within it are material. And it is
impossible for a person’s occupation within it and
in its entirety to be anything other than a material
and corporeal occupation. Since they are all
material and corporeal, and the very constitution of
man and the composition of his parts necessitate
this occupation for him, for it is impossible for him
without eating and drinking and all other natural
matters. And it is impossible for him without wealth
and acquisition and the ability to obtain these
necessities. Thus, whether from the side of man’s
body, or from the side of his world, or from the side
of his occupation, he is imprinted with matter and
sunk in its darkness. Great toil and strong effort will
be necessary for him to ascend to a state purified

from this, and he is naturally compelled by these
material matters.

מעומק ואולם שלימות: פעולות נעשות החומריות הפעולות [4]
האדם בהיות שאף באופן הדברים לסדר היה ית׳  חכמתו עצת

עצמו החומר מתוך יוכל שכתבנו כמו בהכרח בחומר שקוע
ואל הזוך אל והתעלות השלימות את השיג הגופני והעסק

וכבוד יקר יקנה ומשם הגבהתו תהיה השפלתו ואדרבא המעלה
לנוגה הצלמות ואת לאור החשך את הופך בהיותו כמוהו שאין

בתשמיש לאדם וסדרים גבולות ית״ש שם כי וזה יזרח.
בהשתמש אשר בהם שיתכון ובכונה ובריותיו מהעולם שישתמש

הכונה ובאותה הסדרים ובאותם הגבולות באותם האדם מהם
שלימות פועל עצמו וחמרי הגופני הפועל אותו יהיה הבי״ת שצוה
ממצבו בו יתעלה רבה ומעלה שלימות מציאות באדם יתעצם ובו

כל על העליונה החכמה השקיפה ואולם ממנו ויתרומם השפל
עניני כל ועל האדם של בענינו המוטבעים החסרונות כללי
לשיהיה ראוי להיות לו המצטרכים האמיתי והיקר המעלה

והגביל סדרים לו סידר זה כל וכנגד בטובו. ונהנה ית׳  בו מתדבק
מן שצריך מה כל בו יתעצם אותם בשמרו שאשר גבולות לו

הרחקה שהוא מה כל מענינו וישולל שזכרנו האמיתית המעלה
כמו שימות גזורה הגזירה היתה לא ואלו העליון הדביקות מן

הגוף וחשך מתחזקת הנשמה היתה האלה המעשים ע״י ש״ל
ומתעלים גמור זיכוך ידה על מזדכך שהיה באופן מתחלש

נעשה הדבר אין גזורה שהגזירה ולפי ית׳  בו הדביקות אל שניהם
בכח מזדכך והגוף בעצמה הנשמה מתחזקת עכ״פ אך א׳  בפעם
שיצא בכח שלימות מצב האדם וקונה בפועל נעשה שאינו אעפ״י

לו: הראוי בזמן לפועל אח״כ

[4] Material actions are rendered complete actions.
However, from the depth of His wisdom, may He
be blessed, it was His will to arrange matters such
that even while man is necessarily immersed in
materiality, as we have written, he can, from the
material itself and from bodily engagement, attain
perfection and elevation to purity and to a higher
station. Indeed, his degradation will be his
elevation, and from there he will acquire
unparalleled preciousness and honor, as he
transforms darkness into light and gloom into
radiant brightness. This is because the Blessed
Name, may He be exalted, has set boundaries and
orders for man in his use of the world and its
creatures, and with the intention he should intend in
them. When man uses them within those
boundaries, those orders, and that intention
commanded by the Divine Presence, that very
physical and material action will itself be a complete
action, and in it, man will strengthen a state of
perfection and a great elevation, whereby he will be
raised from his lowly state and be lifted from it.
However, the Supreme Wisdom has surveyed all
the general deficiencies inherent in man’s condition,
and all the matters of true perfection and

19



Derech Hashem

preciousness that he requires to be worthy of
cleaving to Him, may He be blessed, and enjoying
His goodness. In opposition to all this, He has
arranged for him orders and set boundaries for him,
such that by observing them, all that is necessary
of the true perfection we have mentioned will be
strengthened within him, and all that distances him
from the Divine cleaving will be nullified from his
condition. If the decree had not been decreed that
he would die, as is stated, through these actions,
the soul would have been strengthened, and the
darkness of the body would have weakened, to
such an extent that it would have been thoroughly
purified by it, and both would have ascended to
cleaving to Him, may He be blessed. And because
the decree is decreed, the matter does not occur all
at once. However, in any event, the soul itself is
strengthened, and the body is purified by force,
even if it does not occur in actuality. And man
acquires a state of perfection in potential, which
will later be actualized at its appointed time.

העשין המצות כלל הם הנה האלה והגבולות הסדרים אך [5]
והעצים באדם הקנות תכלית אל מכוונת מהם א׳  כל אשר והלאוין

מעניני א׳  והסרת שזכרנו האמיתית המעלה ממדריגות א׳  בו
הל״ת מן המניעה או ההיא המ״ע פועל ע״י והחסרונות החשך

הם הנה ומצוה מצוה כל פרטי וכן כלם המצות פרט ואולם
בחינותיו בכל האדם של וענינו מציאותו אמתת על מיוסדים

מה וגבוליו בתנאיו דבר כל המצטרכים השלימות עניני ואמתת
זה כל שיודעת העליונה החכמה ואמנם להשלמתו. שצריך

שבראתם כמו ושימושיהם כלם הברואים עניני כל ויודעת לאמתו
שצונו במצות המצטרך כל וכללה הכל על השקיפה באמת

לנו לטוב וכו׳  החוקים כל את לעשות ויצונו שכתוב וכמו בתורתו
וכו׳ :

[5] However, these arrangements and boundaries
constitute the totality of the positive and negative
commandments, each of which is directed toward
the ultimate acquisition within man and the
strengthening within him of one of the levels of true
elevation that we have mentioned, and the removal
of one of the matters of darkness and deficiencies
through the action of that positive commandment
or the abstention from the negative commandment.
But the details of all the commandments, as well as
the particulars of each and every commandment,
are founded upon the true reality of man’s existence
and essence in all his aspects, and the true reality
of the perfections required by each thing within its
conditions and boundaries for its completion.
Indeed, the Supreme Wisdom, which knows all this
truly and knows all the affairs of all creatures and
their functions as they were truly created, has

surveyed all and encompassed all that is necessary
in the commandments that He commanded us in
His Torah, as it is written, ”And He commanded us
to do all these statutes, etc., for our good, etc.”

האדם היות הוא עבודה ענין כל שרש והנה העבודה: שרש [6]
להיות אלא נברא לא שהוא ויבין שידע והוא לבוראו תמיד פונה

את כובש להיות אלא העולם בזה הושם ולא בבוראו מתדבק
ונטיתו החומר תאות הפך השכל בכח לבוראו עצמו ומשעבד יצרו

יטה ולא הזה התכלית להשגת פעולותיו כל את מנהיג ויהיה
ממנו:

[6] The Root of Service: Behold, the root of the
entire matter of service is that man should
constantly turn towards his Creator, understanding
and realizing that he was not created except to
cleave to his Creator, nor was he placed in this
world except to conquer his inclination and
subjugate himself to his Creator by the power of
intellect, opposing the desires of the material and
its inclination, and that he should direct all his
actions towards achieving this ultimate purpose
and not deviate from it.

חלקים. לב׳  מתחלק הזאת ההנהגה אך העבודה: חלקי [7]
מפני שיעשה במה והב׳  בו שצוה מפני שיעשה במה הוא הא׳ 

כלל והב׳  המצות מעשה כלל הוא הא׳  פי׳  וצריך. בו מוכרח שהוא
הנה המצות מעשה לצורכו העולם מן משתמש שהאדם מה

בוראו מצות לקיים שהוא הוא מבואר שיעשהו לאדם בו תכלית
נמשכים דרכים בב׳  בזה ית׳  חפצו מקיים הוא והנה חפצו ולעשות
המעשה שיעשה שצוהו במה חפצו מקיים הוא כי והיינו מזה זה

הוא הנה ההוא במעשה הנה כי והשנית עושהו. והוא ההוא
ההיא המצוה תולדת שהיא השלימות ממדריגות בא׳  משתלם

משתלם האדם שיהיה חפץ שהוא ית׳  חפצו מתקיים והנה וכמ״ש
העולם מן משתמש שהאדם מה אכן ית׳ . בטובו ליהנות ומגיע
דהיינו ית׳  רצונו בגבול מוגבל שיהיה תחלה צריך הנה לצרכו

אלא יהיה ושלא ית׳  האל ואסרו שמנעו ממה דבר בו יהיה שלא
נטית כפי ולא טוב היותר הצד על חיותו וקיום הגוף לבריות הראוי

מוכן הגוף להיות בו הכונה ויהיה למותרות ותשוקתו החומר
שלא בוראו עבודת לצורך הנשמה ממנו לשתשתמש ומזומן

משתמש אדם וכשיהיה וחולשתו הכנתו בהעדר עיכוב לה תמצא
פועל בעצמו ההיא התשמיש ימצא הנה הזה הדרך על העולם מן
כל במעשה שיקנה כמו אמיתית מעלה בו ויקנה כמ״ש השלימות
הגונה בהכנה גופנו את לשמור עלינו מצוה זה גם כי כלן המצות

זו לכונה מהעולם ונשתמש בוראינו את בו לעבוד לשנוכל
במעשה מתעלים אנחנו ונמצינו לנו המצטרך כפי זה ולתכלית

את לשיעבוד לאדם עוזר בהיותו בזה מתעלה עצמו והעולם הזה
בוראו:

[7] The parts of service: This providence is divided
into two parts. The first is that which one does
because one is commanded to do it, and the

20



Part I – חלק א

second is that which one does because one is
necessitated and requires it. The first part refers to
the totality of performing the commandments, and
the second refers to what a person uses from the
world for his needs. Regarding the performance of
the commandments, its purpose for a person is
clear: that he perform it to fulfill the will of his
Creator and to do His pleasure. Indeed, he fulfills
His will in two ways, one following from the other.
This is because he fulfills His will by doing what He
commanded him to do, and he does it. And
secondly, through that action, he perfects himself
in one of the levels of perfection that is a
consequence of that commandment. As it is stated,
and thus His will is fulfilled, which is His will that
man be perfected and come to enjoy His goodness.
However, concerning what a person uses from the
world for his needs, it is first necessary that it be
limited by the boundary of His will, meaning that it
not contain anything that God has forbidden and
prohibited, and that it be only what is fitting for the
body and the sustenance of its life in the best
possible way, and not according to the inclination
of matter and its desire for superfluities. The
intention should be for the body to be prepared and
ready for the soul to use it for the service of its
Creator, so that the soul does not find an
impediment in its lack of preparation and weakness.
When a person uses from the world in this manner,
he will find that this use itself effects perfection, as
it is stated, and he acquires thereby a true
elevation, just as he acquires through the
performance of all the commandments. For this too
is commanded upon us: to guard our bodies with
proper preparation so that we may serve our
Creator with them, and to use the world for this
intention and for this purpose, according to our
needs. Thus, we are elevated through this action,
and the world itself is elevated by it, in that it
assists man in serving his Creator.

האהבה הוא בעצמו האדם שיגביר שצריך ממה והנה [8]
ית׳  רוממותו גודל על מתבונן שיהיה והיינו ית׳  לבוראו והיראה

ויהיה מרוממותו ויבוש ית׳  לפניו עצמו ויכניע האדם שפלות ועוצם
בתהלתו להתהלל לפניו העובדים מן להיות ומתאוה חושק

המתקרבים חזקים אמצעיים הם אלה כי בגדולתו ולהשתבח
זהרי ומזהירים החומר חשך את המזככים בוראו אל האדם

ית׳ : קרבתו שישיג עד לעילוי מעילוי האדם את ומעלים הנשמה

[8] And behold, what a person must strengthen
within himself is love and awe for his Creator,
blessed be He. This means that he should
contemplate the greatness of His exaltedness,

blessed be He, and the extreme lowliness of man,
and humble himself before Him, blessed be He,
and be ashamed of His loftiness. He should be
desirous and yearn to be among those who serve
Him, to praise His praise and boast of His
greatness. For these are strong means that draw
man close to his Creator, that purify the darkness
of matter, illuminate the soul’s light, and elevate
man from one ascent to another until he achieves
His closeness, blessed be He.

שמדריגתו ית׳  האל לנו נתן א׳  אמצעי ואמנם בתורה: הלמוד [9]
תלמוד והוא אליו האדם המקרבים האמצעיים שאר מכל למעלה

והב׳  והלימוד ההגיון בבחינת הא׳  בחינות. בב׳  והוא התורה
דברים חיבור לנו וחיבר ית׳  בחסדו רצה הנה כי ההשכל בבחינת
ספרי ואחריו התורה ס׳  כלל והיינו לנו ומסרם חכמתו שגזרה כמו

בהם שיהגה שמי יהיה ההם הדברים שבסגולת הנביאים
ית׳  חפצו עשיית שהיא הנכונה הכונה על ובטהרה בקדושה

מי וכן מאד. עד גדול ושלימות עליונה מעלה ידם על בו יתעצם
כפי יקנה מפירושיהם לנו שמסר מה ובידיעת בהבנתם שישתדל

השכלת אל יגיע אם כ״ש שלימות על שלימות השתדלותו
בנשמתו ויתעצם יוקבע שישכיל מהם ענין שכל ורזיהם סתריהם
האמיתי והשלימות שבמעלה רמות היותר המדריגות מן מדריגה

מעלה בעצמו האדם שקונה מה די לא הענינים אלה ובכל
מתעלה ובפרטה בכללה כלה הבריאה שמציאות אלא ושלימות

התורה: ע״י ובפרט ומשתלם

[9] The Study of Torah: Indeed, the first means that
God, blessed be He, has given us, whose level is
above all other means that draw man close to Him,
is the study of Torah, and it is in two aspects. The
first is in the aspect of logic and study, and the
second is in the aspect of understanding. For
behold, in His abundant kindness, God willed and
connected for us a compilation of matters, as His
wisdom decreed, and delivered them to us. This is
the entirety of the Book of the Torah, and after it,
the books of the Prophets. By the inherent quality
of these matters, whoever contemplates them with
holiness and purity, with the correct intention,
which is to do God’s will, will be strengthened by
them to a supreme level and a very great perfection.
Likewise, whoever strives to understand them and
to know what has been transmitted to us of their
interpretations will acquire, according to his effort,
perfection upon perfection, especially if he reaches
the understanding of their hidden depths and
secrets. For every matter that he understands will
be fixed and strengthened within his soul, a level
from the highest levels of attainment and true
perfection. And in all these matters, it is not enough
that man acquires for himself a level and perfection,
but rather the existence of the entire creation, in its

21



Derech Hashem

entirety and in its particulars, is elevated and
perfected, especially through the Torah.

האדם מצבי כל סבת ואולם והעבירות: המצות תולדת [10]
ממנו התעלמו או אליו ית׳  פניו הארת היא הנה ובהירותו חשכתו

הזוך מתרבה פניו מאיר ב״ה שהאדון מה כל הנה כי וכמש״ל
הוא כך ההארה שיעור וכפי הארתו לו שהגיע למי והשלימות

ואמנם ההעלם זה והפך ממנה הנמשך והזוך השלימות שיעור
מצדו טוב מניעת ואין אליו שיתקרב למי תמיד מאיר ב״ה האדון

מצד והמניעה הארתו יחסר אליו יתקרב שלא מי אלא כלל
שהעושה העליונה החכמה גזרה והנה המשפיע מצד לא המקבל

בכל כמש״ל כלן המצות כל כלל דהיינו שצוה הענינים אותם
ממדריגות מה מדריגה ידו על מתקרב יהיה שיעשה מהן מעשה

ממדריגות מה מדריגה זה ע״י לו ותגיע ית׳  שאליו הקורבה
מן מדרגה בו ויתעצם לו שנתקרב הקורבה כפי פניו הארת

זה והפך ההיא ההארה מדריגה תולדת שהיא השלימות
ידו על יתרחק הנה ח״ו האדם שיעשה מהן מעשה כל העבירות

שהיא החסרון מן מדריגה עי״ז עליו ויתוסף מה מדריגה ית׳  ממנו
ההוא: ההעלם מדריגת תולדת

[10] The Genesis of Commandments and
Transgressions: However, the cause of all man’s
states, his darkness and his brightness, is none
other than the shining of the Divine Countenance
upon him, or its turning away from him, as stated
above. For indeed, to whatever extent the Blessed
Holy One shines His countenance, so too does
purity and perfection increase for him who has
received His illumination, and in proportion to the
illumination is the measure of perfection and purity
drawn from it. The opposite of this is concealment.
And truly, the Blessed Holy One always shines
upon him who draws near to Him, and there is no
impediment of good from His side whatsoever.
Rather, he who does not draw near to Him will lack
His illumination, and the impediment is on the part
of the recipient, not on the part of the Bestower.
And behold, the Supreme Wisdom decreed that
one who performs those matters that He
commanded, meaning the totality of all
commandments, as stated above, in each and
every act of theirs that he performs, he will thereby
draw nearer by some degree to the degrees of
proximity to Him, may He be exalted. And through
this, he will attain some degree of the degrees of
the shining of His countenance, according to the
proximity to which he has drawn near to Him. And
a degree of perfection will be strengthened within
him, which is the genesis of that degree of
illumination. And the opposite of this are
transgressions: each act that man performs, God
forbid, will thereby cause him to draw farther by
some degree from Him, may He be exalted, and a

degree of deficiency will be added to him, which is
the genesis of that degree of concealment.

המצות בכל באמת שהכונה שהקדמנו מה כל לפי נמצא [11]
מן והמניעה פניו באור וליאור לו להתקרב ית׳  אליו תהיה

שבהן. האמיתי התכלית וזה ממנו ההתרחק מן להמלט העבירות
האדם עניני פרטי כפי גדול עומק בה יש בפרט הענינים אך

בעזר בפ״ע בחלק מהם בקצת עוד ונדבר וכמש״ל והבריאה
ית׳ : האל

[11] It is found, according to all that we have
previously established, that the true intention in all
the commandments is to draw near to Him,
blessed be He, and to be illuminated by the light of
His countenance. And the prohibition from
transgressions is to escape from being distanced
from Him. And this is the true ultimate purpose
within them. However, the matters in detail
possess great depth, according to the particulars
of man’s affairs and creation, as has been
mentioned above. And we shall speak further
concerning some of them in this section, with the
help of God, blessed be He.

ה פרק -- חלק א Part 1, Chapter 5

ורוחניים. גשמיים שנים הבריאה כלל חלקי הבריאה: חלקי [1]
ותחתונים לעליונים ומתחלקים מחושינו המורגשים הם הגשמיים
וכוכביהם הגלגלים דהיינו השמימיים הגרמים כלל הם העליונים

הארץ דהיינו התחתון הגלגל שבחלל מה כלל הם התחתונים
הרוחניים המורגשים הגופים מן שבהם מה וכל והאויר והמים

לב׳  ומתחלקים מחושינו מורגשים בלתי מגשם משוללים נבראים
נבראים מין הם הנשמות נבדלים. והב׳  נשמות הא׳  מינים

בקשר בו וליקשר בתוכו ליגבל גוף בתוך לבא התעתדו רוחניים
מין הם הנבדלים שונים. בזמנים שונות פעולות בו ולפעול אמיץ

חלקים. לב׳  ונחלקים כלל לגופות מעותדים בלתי רוחניים נבראים
ושונות רבות ממעלות הם וגם מלאכים והב׳  כחות נקרא הא׳ 

עד ומדריגותם מעלותיהם כפי במציאותם טבעיים חוקים ולהם
הסוג שהוא א׳  סוג של רבים מינים לקרותם נוכל שבאמת

בין אמצעי כמו שהוא נבראים של א׳  מין נמצא ואולם המלאכיי.
נגבל אינו וגם מחושינו מורגש אינו שבאמת והיינו וגשמי רוחני

בדקדוק שלא נקראהו זה ומצד וחוקיו המורגש הגשם גבולי בכל
לו שיתדמה אעפ״י המלאכיי הסוג מן בענינו נבדל אבל רוחני

כפי מיוחדים וגבולים פרטיים חוקים לו ויש בחינות באיזה
ואולם השדים מין שהוא השידיי המין זה ונקרא באמת מציאותו
לגביהם סוג הכללי המין שישוב אחרים לפרטים יתחלק הוא גם
מורכב להיות לבדו האדם מין ונבדל נבחן והנה אליו מינים והם
והגוף העליונה הנשמה דהיינו לגמרי נבדלים בריאה מיני מב׳ 

22



Part I – חלק א

שלא שתזהר צריך וכאן אחר. נברא בשום נמצא שלא מה השפל
נפש אין כי האדם בענין הב״ח שאר ענין שיהיה לחשוב תטעה
ג״כ נמצא ומענינו שבגשמיות הדקים מן גשמי דבר אלא הב״ח

נשמה באדם יש זה כל זולת אמנם ב״ח היותו בבחי׳  באדם
ממנו ורחוק לגמרי הגוף מן נבדל בפ״ע בריאה מין שהוא עליונה

שזכרנו הכונה על ית׳  בגזירתו בו ונקשרת שבאה מאד עד
שקדמנו: בפרקים

[1] The divisions of creation are twofold: corporeal
and spiritual. The corporeal are those perceived by
our senses and are divided into the higher and
lower. The higher are all the celestial bodies,
namely the spheres and their stars. The lower are
all that is within the sphere of the lowest, namely
the earth, the waters, the air, and all perceptible
bodies within them. The spiritual are created
beings devoid of body, imperceptible to our senses,
and are divided into two kinds. The first are souls,
and the second are separate intelligences. Souls
are a kind of spiritual created being intended to
enter a body, to be contained within it, to be bound
to it with a strong bond, and to perform various
actions within it at different times. The separate
intelligences are a kind of spiritual created being
not intended for bodies at all, and they are divided
into two parts. The first is called powers, and the
second, angels. These too are of many and varied
degrees, and they have natural laws in their
existence according to their degrees and levels,
such that we can truly call them many kinds of the
first category, which is the angelic category.
However, we find one kind of created being that is
like an intermediary between the spiritual and the
corporeal. This is because it is truly not perceptible
to our senses, nor is it contained within all the
boundaries of the perceptible body and its laws.
For this reason, we call it, not with strict accuracy,
spiritual, but it is separate in its essence from the
angelic category, even though it may resemble it in
some aspects. It has its own particular laws and
specific boundaries according to its true existence,
and this kind is called the demonic kind, which is
the kind of demons. However, this too will be
divided into other particulars, such that the general
kind becomes a category for them, and they are
kinds related to it. Now, we observe and distinguish
the human kind alone as being composed of two
entirely distinct kinds of creation: namely, the
higher soul and the lower body, which is not found
in any other created being. And here you must be
careful not to err and think that the essence of other
living creatures is the same as that of man, for the
soul of a living creature is merely a subtle corporeal
thing, among the subtlest of corporeal things, and

its essence is also found in man in his capacity as a
living creature. However, apart from all this, man
possesses a higher soul, which is a distinct kind of
creation in itself, entirely separate from the body
and very distant from it, which comes and attaches
itself to it by Divine decree for the purpose we
mentioned in the preceding chapters.

כלם: משתלשלים שמהם כחות הם הנבראים ראשי [2]
ומשפטיהם וחוקותיהם אצלנו הם ידועים הגשמיים הנבראים

ענינם לצייר לנו א״א הרוחניים אך מפורסמים בכללם הטבעיים
כפי רק ובעניניהם בהם ונדבר מדמיוננו חוץ הם כי היטב

זה בענין שבידנו הגדולים העיקרים מן והנה שבידנו. המסורת
למעלה נמצאים השפלים בנמצאים שנמצא מה כל שכנגד הוא

של א׳  בסדר ויוצאים משתלשלים שמהם נבדלים כחות
ומיקריהם הם האלה השפלים ית׳ . חכמתו שגזרה השתלשלות

האלה השפלים לנמצאים שרשים ההם הכחות ונמצאים
זה ונקשרים ההם לכחות ותולדות ענפים השפלים והנמצאים
וכל עצם כל שעל בידנו מסורת עוד השלשלת. כטבעות בזה
הסוג מן פקידים הופקדו האלה השפלים שבנמצאים מקרה

המקרה או ההוא העצם לקיים ומשאם למעלה שזכרנו המלאכיי
שראוי מה ולחדש הוא מה כפי השפלות בנמצאות ההוא

העליונה: הגזירה כפי בשפלים להתחדש

[2] The heads of created beings are powers from
which all things are descended. The corporeal
created beings are known to us, and their natural
laws and judgments are generally well-known.
However, it is impossible for us to properly
conceive of the spiritual ones, as they are beyond
our imagination. We speak of them and their affairs
only according to the tradition we possess.
Now, one of the great principles we hold regarding
this matter is that corresponding to everything
found among the lower created beings, there exist
distinct powers above, from which they descend
and emerge in a specific order of emanation, as His
wisdom decreed. These lower beings and their
accidents are the results, and those powers are the
roots of these lower created beings. The lower
created beings are branches and offshoots of those
powers, and they are bound to each other like links
in a chain.
We also have a tradition that over every essence
and every accident among these lower created
beings, there are appointed agents of the angelic
kind that we mentioned above. Their task is to
sustain that essence or that accident in the lower
created realm as it is, and to renew what is fitting to
be renewed in the lower realms according to the
Divine decree.

23



Derech Hashem

בכחות הוא האמיתי ומצבו העולם מציאות עיקר ואמנם [3]
השפלים שבגשמים מה הוא שבהם מה ותולדת העליונים ההם

שמתחדש במה ובין הבריאה שמתחלת במה בין וזה
ההם הכחות מן שנברא מה כפי כי והיינו הזמנים בהתחלפות

שנשתלשל מה היה כך שהוגבלו והגבולים שנסדרו הסידור וכפי
מה וכפי ית״ש הבורא בו שרצה ההשתלשלות חק לפי אח״כ

ומתחדש שנתחדש מה הוא כך בהם ומתחדש שנתחדש
בכחות ההבחנות שאר וכל והסדר המצב המציאות אכן בשפלים

והמצב והמציאות ענינים אמתת לפי בהם ששייך מה כפי הם
ששייך למה ונעתק משתלשל בשפלים המקרים שאר וכל והסדר

ענינם: אמתת לפי בהם

[3] Indeed, the essential reality of the world and its
true state reside in those higher powers, and what
is in the lower corporeal realms is a consequence of
what is within them. This applies both to what was
at the inception of creation and to what is renewed
with the changing of times. The reason for this is
that according to how they were created from those
powers, and according to the order in which they
were arranged and the limits by which they were
bounded, so too was that which subsequently
devolved according to the law of devolution that
the Creator, blessed be He, willed. And according
to what is renewed and continually renewed within
them, so too is that which is renewed and
continually renewed in the lower realms. However,
the reality, the state, and the order, along with all
other distinctions in the higher powers, are as they
pertain to them according to the truth of their
essence. The reality, the state, and the order, along
with all other occurrences in the lower realms,
devolve and are transferred from what pertains to
them according to the truth of their essence.

כל תחלת זה שרש לפי והנה בבריאה: כלליות תנועות ג׳  [4]
וכן בשפלים למטה וסופם העליונים בכחות למעלה ההויות

אמנם למטה. וסופם למעלה המתחדשים הענינים כל תחלת
של לבחירתו שנוגע מה הוא הזה הכלל מן שיוצא יש א׳  פרט

לבחור לאדם היכולת שיהיה ית״ש האדון שרצה כיון כי האדם
בזולתו בה תלוי בלתי עשהו הנה הרע ומן הטוב מן שירצה במה

מה כפי ולבריותיו עצמו לעולם מניע להיות כח לו נתן ואדרבא
הא׳  הפכיות. כלליות תנועות ב׳  בעולם ונמצאו בחפצו. שיבחר

מלמטה והב׳  למטה מלמעלה הא׳  בחיריית. וב׳  מוכרחת טבעית
מהכחות השפלים שמתנועעים התנועה היא המוכרחת למעלה.

שהאדם מה היא הבחיריית למטה. מלמעלה היא והנה העליונים
מן גשם אלא שיהיה א״א מניע שהוא מה והנה בבחירתו מניע

הקשר מפני אבל גשמיים ומעשיו גשמי האדם כי הגשמים
הנה והגשמים העליונים הכחות בין הנמצא וההצטרפות

העליון הכח אל ההתפעלות בהמשך יגיע הגשמי בהתנועע
הטבעית הפך למעלה מלמטה הזאת התנועה ונמצאת שעליו

כל אין עצמו האדם גם כי שתדע צריך ואולם שזכרנו. המוכרחת
אחרים ויש בחירתו מצד שיהיו מהם יש אבל בחיריים מעשיו

(וכמ״ש לענשו או לשכרו עליונה גזירה מצד להם שיסובב
יהיה שעליו הגזירה אחר נמשך שהוא במה ואולם בס״ד) במקומו

מה כפי למטה מלמעלה שתנועתם העולם עניני כשאר משפטו
תנועתו תהיה בחירתו שמצד ובמה העליונים. הכחות שיניעום

שביארנו: וכמו למעלה מלמטה

[4] Three General Movements in Creation: And
behold, according to this root, the beginning of all
existences is above in the higher powers, and their
end is below in the lower realms, and likewise the
beginning of all emergent matters is above and
their end is below. However, there is one particular
aspect that deviates from this rule, which pertains
to human choice. For since the Master, blessed be
He, willed that man should have the ability to
choose whatever he desires of good and evil, He
made him independent of others in this regard. On
the contrary, He granted him the power to be a
mover of the world itself and its creatures,
according to his chosen will. Thus, we find two
opposing general movements in the world: one is
natural and necessary, and the other is volitional.
The first is from above to below, and the second is
from below to above. The necessary movement is
that by which the lower realms are moved by the
higher powers, and this is from above to below.
The volitional movement is that which man initiates
by his choice. And what he initiates cannot be
anything other than a physical thing, for man is
physical and his actions are physical. However,
due to the connection and conjunction that exists
between the higher powers and the physical realm,
when the physical is moved, the resulting influence
reaches the higher power upon which it depends.
Thus, this movement is from below to above, the
opposite of the natural, necessary movement we
have mentioned. However, you must know that
even man himself does not have all his actions as
volitional. Rather, some of them will be from his
choice, and others will be caused by a higher
decree for his reward or punishment (as mentioned
in its place, with God’s help). However, in that
which he is drawn after the decree upon him, his
judgment will be like all other matters of the world,
whose movement is from above to below,
according to how the higher powers move them.
And in that which is from his choice, his movement
will be from below to above, as we have explained.

בהם תפול אשר הענינים שכל ב״ה האדון סידר והנה [5]
הכחות את הבחיריית בתנועה להניע יגיעו האדם של בחירתו

מעשיו לא כי והיינו להם שחקק והמדריגה השיעור באותו ההם
שיעור אך מחשבתו. ואפילו דיבורו אפילו אלא יניעום לבדם

24



Part I – חלק א

והגבילתה שגזרה הגבול באותו אלא יהיו לא ומדריגתה התנועה
העליונה: החכמה

[5] And behold, the Master, blessed be He,
ordained that all matters in which man’s choice falls
shall be moved by the faculty of choice to the
extent and degree that He has decreed for them.
This is because not only his actions will move them,
but even his speech, and even his thought.
However, the extent and degree of the movement
shall be only within the boundary that the Supreme
Wisdom has decreed and limited.

תנועה בהכרח תמשך הבחיריית התנועה אחר ואמנם [6]
הנה האדם מצד העליונים הכחות שהתנועעו כיון כי מוכרחת.

מהם המשתלשלים השפלים את הטבעית בתנועה וינועעו יחזרו
מה כפי רבים פרטיים חוקים האלה הענינים בכל יש ואולם

לבריאתו נאות היותו עצתה בעומק העליונה החכמה שגזרה
מהאדם התנועה בהגעת בין רבים בשיעורים הדברים לשיעורו

הרזים פי ועל לשפלים מהכחות התנועה בהגעת בין לכחות
שהיה מה בכל ית׳  הנהגתו גלגולי כל סובבים האלה העמוקים

ושיהיה:

[6] And indeed, after the movement of free will, a
necessary movement will inevitably follow. For
since the higher powers were moved by the agency
of man, they will in turn move the lower things that
descend from them by a natural movement.
However, there are many specific laws governing
all these matters, according to what the Supreme
Wisdom decreed in the depth of its counsel,
deeming it fitting for its creation, in many measures.
This applies both to the transmission of movement
from man to the powers, and to the transmission of
movement from the powers to the lower things.
And according to these profound mysteries, all the
cycles of His [God’s] providence revolve, in all that
has been and all that will be.

שגזרה בהיות והנה השרשיים: בכחות והרע הטוב תחלת [7]
תחלת הנה כמ״ש. ורע הטוב מציאות בעולם שיהיה ית׳  חכמתו

ימשך ואחריהם השרשיים האלה בכחות שיהיה צריך זה ענין
הנבדלים הכחות את ית׳  חכמתו סידרה והנה בשפלים. הדבר

מה כפי בהם שיפול ובתכונה בסדר שזכרנו הנבראים שרשי
טוב ולא טוב מצב בהם שימצא והיינו וקלקול. תיקון בהם ששייך
ויאיר ית׳  פניו באור ליאור בהכנה שיהיו יהיה המצב טוב ואמתת
ותולדת מהם ויתעלם הזאת ההכנה מהם שתחסר והפכו להם

בהפך: וההפך בהם הטוב הוא בשפלים תיקונם

[7] The origin of good and evil lies in the root
forces. Since His wisdom decreed that good and

evil should exist in the world, as stated, the
beginning of this matter must reside in these root
forces, and from them it will extend to the lower
realms. His wisdom has therefore arranged the
separated forces, the roots of created beings that
we have mentioned, in an order and manner such
that correction and corruption will befall them
according to what is fitting for them. This means
that a state of good and not-good will be found
within them. The true good of their state will be
their preparedness to be illuminated by the light of
His countenance, and He will shine upon them. The
opposite is their lack of this preparedness, and He
will conceal Himself from them. The consequence
of their correction in the lower realms is the good
within them, and the opposite in the inverse.

הנה כי שתדע וצריך הרע: פועלים סבות נבראים כחות [8]
בכחות בין פי׳  שהם. בכ״מ הטוב עניני כל סבת שבאמת אעפ״י

הרע וסבת כמ״ש ית׳  פניו הארת היא הנה בתולדותיהם בין
בשם ב״ה האדון יתואר לטוב אמנם הארתו. העלם שהוא בכ״מ

ממש סבה ית״ש נתארהו לא לרע אך ולפרטיו לכלליו ממש סבה
אורו העלם אלא הרעה על שמו מיחד הקב״ה אין אמנם כי

העבר ע״כ וזה באמת סבתו זהו כי לו לשורש יחשב פניו והסתר
כל שהוא ב״ה האדון הנה במציאותם עניניו לפרטי אבל הטוב
ומקור שרש ברא כלל גבול ליכולתו ולא מניעה לחפצו ואין יכול

מה כפי הרע עניני פרטי הוצאת של הזה התכלית בו מכוון פרטי
באדם הנרצה למצב מצטרך היותו העליונה החכמה ששיערה

רע. ובורא שלום עושה חשך ובורא אור יוצר מש״ה והוא ובעולם.
עניני מהם ישתלשלו שונים כחות כלל הוא הזה השורש וענין

בין לנפש שנוגע מה בין בחינותיהם בכל כלם והרעות החסרון
בחלק מזה נדבר ועוד למחלקותם פרטיהם בכל לגוף שנוגע מה

שלא או לפעול מתנהג האלה הכחות כלל והנה בס״ד. הב׳ 
כי פניו והסתר ית׳  אורו העלם אחר בחלקיו בין בכלו בין לפעול

כלל אל וממשלה שליטה תנתן זה בשיעור כך ההעלם שיעור כפי
בהתגבר והנה שיפעלו. ממנו חלקים אל או האלה הכחות

הכחות מצב ויתקלקל הטוב כח יוכחש ובמשלם האלה הכחות
הכחות וכשיוכנעו וענפיהם הם ויתחלשו שזכרנו הנבראים שרשי
שרשי ויתוקנו הטוב. יגבר והפעולה השליטה מהם והנטל האלה

כל ואולם וענפיהם הם ויתחזקו הטוב במצב ויתיצבו הנבראים
עניני וכל והחומר השכל ומלחמת והרע הטוב מעניני שזכרנו מה
האלה הכחות התגברות הם כלם הענינים כל שרש וקלקול תיקון

או בענפים או בשרשים בנבראים ותולדתם ענינים והגיע
הנבראים מן ותולדותם ענינם והסיר פעולתם וביטול הכנעתם

וענפים: שרשים

[8] Created forces are the agents of evil: You must
know that although in reality the cause of all good
matters, wherever they are—that is, both in the
forces themselves and in their consequences—is
the radiance of His blessed countenance, as it is
written, and the cause of evil, wherever it is, is the
concealment of His radiance. However, for good,

25



Derech Hashem

the Master, blessed be He, is described as the true
cause of all His general and specific matters. But
for evil, He is not described as a true cause, for
indeed, the Holy One, blessed be He, does not
identify His name with evil. Rather, the
concealment of His light and the hiding of His face
are considered its root, for this is truly its cause,
and this is the reason for the good that has passed.
But for the specific matters in their existence, the
Master, blessed be He, who is omnipotent, whose
will is unimpeded and whose power is boundless,
created a specific root and source directed towards
this end of bringing forth the specific matters of evil,
according to what the Supreme Wisdom foresaw
as necessary for the desired state of man and the
world. And this is what is meant by, ”He forms light
and creates darkness, He makes peace and
creates evil.” The matter of this root is a totality of
various forces from which all matters of deficiency
and evils will emanate in all their aspects, whether
concerning the soul or the body, in all their details
and divisions. We will speak more of this in the
second part, with God’s help. And indeed, this
totality of forces operates to act or not to act, either
in its entirety or in its parts, after the concealment
of His blessed light and the hiding of His face. For
according to the measure of the concealment, to
that extent will dominion and authority be given to
this totality of forces, or to parts of it, to act. And
when these forces gain strength and prevail, the
force of good is obscured, and the state of the
fundamental created forces that we mentioned is
corrupted, and they and their branches weaken.
When these forces are subdued and the dominion
and action are removed from them, good will
prevail. The fundamental created things will be
rectified and established in a good state, and they
and their branches will be strengthened. However,
all that we have mentioned concerning matters of
good and evil, the struggle of intellect and matter,
and all matters of rectification and corruption—the
root of all these matters is the ascendancy of these
forces and the arrival of matters and their
consequences in created beings, whether in roots
or branches, or their subjugation and the

nullification of their action, and the removal of their
matters and consequences from created beings,
roots and branches.

שזכרנו הרע כחות בענין יש הרבה מדריגות חילוקי והנה [9]
חשך טומאה מהם לנשפע נקרא כלל ובדרך מהם והנשפע

קדושה נקרא ית׳  פניו מהארת ולנשפע וכיוצא. חול או וזוהמא
הענינים פרטי בהבחנת אבל בזה וכיוצא וברכה אור וטהרה

ההנהגה כל סובבת שעליהם ופרטיהם האלה הסוגים מיני נבחין
עולמו: את מנהג ב״ה שהאדון

[9] And behold, there are many divisions of
degrees concerning the forces of evil that we have
mentioned and what is influenced by them.
Generally, what is influenced by them is called
impurity, darkness, filth, or weakness, and the like.
And what is influenced by the radiance of His
Countenance, blessed be He, is called holiness,
purity, light, blessing, and the like. However, by
discerning the details of these matters, we will
distinguish the kinds of these categories and their
particulars, upon which the entire providence of the
Master, blessed be He, revolves in governing His
world.

ענין לכל הנה ואמנם לפועל: דבר כל מוציאים מלאכים [10]
שביארנו המלאכיי מסוג ממונים פקידים נמצאו אלה מענינים
ואם לטוב אם הגשמיות עד לפועל הדברים להוציא למעלה

וסידר רצה שכן דברו עושי ית׳  משרתיו הם והנה למוטב.
שהפקידם מה כפי מלאכיו ע״י למעשה יוצאות גזירותיו שתהיינה

בידם: ומסר

[10] Angelic beings bring all things to fruition.
Indeed, for each of these matters, there are
appointed officials of the angelic type that we
explained above, tasked with bringing these
matters to fruition, even down to the physical realm,
whether for good or for ill. And behold, they are His
exalted servants, doers of His will, for so He
desired and ordained that His decrees should be
enacted through His angels, according to what He
appointed them and entrusted into their hands.

26



Chapter 3

Part II: Divine Providence

בהנהגה -- שני חלק

8 Chapters

א פרק -- חלק ב Part 2, Chapter 1

העליונים בין שנבראו כלם הנבראים שכל הוא ומבואר ידוע [1]

העליונה החכמה בהם שראתה לפי נבראו הנה התחתונים ובין

וכל הבריאה. של הכללי התכלית שהוא למה ותועלת צורך

שגזרה מה כפי והוטבעו הוחקו הטבעיים ומשפטיהם חוקותיהם

ההוא. בנברא שכיונה הכוונה לפי נאות היותו העליונה החכמה

זמן כל שיתקיימו ג״כ ראוי שנבראו עצמו הטעם מאותו ואולם

כל שברא ב״ה האדון וע״כ כמ״ש הבריאה לכלל תועלת בם היות

בואתו לקיימם עליהם מלהשגיח ג״כ ימנע לא האלה הנבראים

בו: אותם רוצה שהוא המצב

[1] It is known and explained that all created
beings, both the higher and the lower, were created
because the Supreme Wisdom perceived in them a
need and benefit for the ultimate general purpose
of creation. And all their natural laws and statutes
were inscribed and imprinted according to what the
Supreme Wisdom decreed to be fitting for the
intention it had in that created being. However, for
that very same reason they were created, it is also
fitting that they should endure as long as they are
of benefit to the totality of creation. As it is stated,
”And therefore the Master, blessed be He, who
created all these created beings, will not refrain
from overseeing them to sustain them in the state
in which He desires them to be.”

הקדמנו כבר ואולם הבריאה: מדריגות בל על ית' השגחתו [2]
ומהם הנבדלים הכחות הם כלם הנבראים שתחלת פ״ה בח״א
הם הנה פרטיהם בכל בגשמים והדברים הגשמים משתלשלים

ואין בחינותם בפרטי ההם הכחות מן אליהם שנעתק מה כפי
בכחות ושרש סבה לו יהיה שלא בגשמיים גדול או קטון דבר

כל על משגיח הוא הנה ב״ה והאדון בחינותיהם. כפי הנבדלים
הנבדלים הכחות על דהיינו שבראם מה כפי הענינים אלה

הוא וכן באמת שהוא מה כפי השתלשלותם כל ועל בראשונה
לקיים שם כמ״ש הנמצאות על שהפקיד הפקידים על ג״כ משגיח

פעולתם: שיפעלו הכח להם ולהתמיד פקודתם ואת אותם

[2] His Blessedness’s Providence Over All Levels of
Creation: We have already prefaced in Chapter 1,
Section 5, that the beginning of all created beings
are the separate intelligences, and from them, the
corporeal substances and things within them
descend in all their particulars. These are
according to what has been transferred to them
from those intelligences in the particulars of their
aspects. There is nothing small or great in the
corporeal realm that does not have a cause and
root in the separate intelligences, according to their
aspects. And the Blessed Lord, may He be exalted,
oversees all these matters according to how He
created them, meaning, He first oversees the
separate intelligences and all their descent
according to what is true. Likewise, He also
oversees the agents whom He appointed over the
existents, as mentioned there, to sustain them and
their charge, and to continually grant them the
power to perform their actions.

27



Derech Hashem

המין שנשתנה בהיות ואמנם האנושי: המין על השגחתו [3]
במה והיכולת הבחירה לו שניתנה המינים שאר מכל האנושי

ומניע פועל זו בבחינה ונמצא חסרון או השלימות קנית לו שהוא
על מההשגחה שתשתנה מוכרח עליו ההשגחה גם נפעל ולא
מעשיו פרטי על ולהשקיף להשגיח יצטרך הנה המינים. שאר
כלם מעשיו שיושגחו ונמצא מעלליו וכפרי כדרכיו לו להמציא
המעשים לתולדות הראוי כפי עליו ויושגח וישוב ותולדותיהם

שייך שאין ממה וזה לפנים וכמ״ש מדה כנגד ומדה בפרט ההם
מה כפי אלא ואינם פועלים ולא נפעלים שאישיהם המינים בשאר

שהנה בשרשו שהושרש מה כפי ההוא המין לתשלום שראוי
וחק שטבע מה כפי וענפיו ההוא השורש לקיים השגחה תהיה
ומניעים פועלים שאישיו האנושי המין אבל שיהיו. נותן השרש

מעשיהם להם שיגרמו מה כפי בפרט שיושגחו צריך הנה כמ״ש
בס״ד: לפנים הזה הדבר ביאור נרחיב ועוד יותר ולא פחות לא

[3] His Providence over the Human Race: Indeed,
since the human race is distinguished from all other
species by being granted free will and the capacity
to acquire perfection or deficiency, and is thus
found in this regard to be an agent and mover
rather than a passive recipient, Providence over it
must necessarily differ from Providence over other
species. Thus, it is required to oversee and observe
the particulars of its actions, to bring about for it
according to its ways and the fruits of its deeds.
Consequently, all its actions and their
consequences will be overseen, and it will, in turn,
be overseen according to what is fitting for the
consequences of those deeds in particular,
measure for measure, as has been stated
previously. This is not applicable to other species,
whose individuals are passive recipients and not
agents, and are only as they ought to be for the
completion of that species, according to its root as
it was established. For there, Providence is to
sustain that root and its branches according to
what the nature and law of the root dictate they
shall be. But the human race, whose individuals are
agents and movers, as stated, must be overseen in
particular according to what their actions cause, no
more and no less. We shall further elaborate on this
matter at a later point, with God’s help.

ב פרק -- חלק ב Part 2, Chapter 2

הקדמנו כבר הנה הבא: לעולם הזמנה הזה העולם עניני [1]
האמיתי לטוב ויגיע לשיזכה האנושי המין בריאת תכלית היות
הנה גלגוליו כל שסוף ונמצא לעה״ב. ית׳  בו ההדבקות שהוא
ראוי היות העליונה החכמה גזרה אמנם לעה״ב המנוחה הוא

זה טבע בחוקות ונגבל נקשר בעה״ז מצבו לזה שיקדם ונאות
התכלית אל להגיע והראויה האמיתית ההכנה תהיה שזה העולם
להכנה להיות העולם זה עניני כל סידר הזה השרש ולפי הנרצה

העה״ב: שהוא התכליתיי בעולם אח״כ שיהיה למה ולהזמנה

[1] The matters of this world are an invitation to the
World to Come. We have already established that
the purpose of the creation of humankind is for
them to merit and attain true good, which is
cleaving to Him, blessed be He, in the World to
Come. Thus, the end of all their transmigrations is
rest in the World to Come. However, Divine
Wisdom decreed that it is fitting and proper that a
precursor to this be their state in this world, bound
and limited by the laws of nature of this world. This
shall be the true and proper preparation for
reaching the desired purpose. And according to
this root, He ordered all the affairs of this world to
be a preparation and an invitation for what will be
thereafter in the ultimate world, which is the World
to Come.

היא הנה הזאת ההכנה אך האנושי: המין גילגולי סוף [2]
ענין הוא האישיי כללי. והב׳  אישיי הא׳  קוטבים שני על סובבת

המין התכונן הוא והכללי במעשיו שלימותו את האדם קנית
האנושי המין בהיות כי הוא הענין זה ופי׳  לעה״ב בכללו האנושי
בחלקיו האפשרות ימנע לא הנה ובבחירה וביצ״ר ביצ״ט נברא

שידחו שיהיה צריך הגלגול וסוף רעים ומהם טובים מהם להיות
יעותד ההוא שלכלל א׳  כלל מהם ויעשה הטובים ויקבצו הרעים

בו: המושג האמיתי בטוב העה״ב

[2] The Ultimate End of the Human Species: This
preparation, however, revolves around two poles:
the individual and the collective. The individual pole
concerns the acquisition of human perfection
through his actions, and the collective pole
concerns the preparation of the human species as
a whole for the World to Come. The explanation of
this matter is that since the human species was
created with good inclination and evil inclination,
and with free will, it is not precluded that its parts
will include some who are good and some who are
evil. The ultimate end of the process must be that
the evil ones are rejected and the good ones are
gathered, and from them a single entity will be
made, to which entity the World to Come will be
destined with the true good attained therein.

הבחירה חק ואולם מקומות: ובב' זמנים בב' הגמול חלוק [3]
טובים להיותם האנושי המין בחלקי שזכרנו האפשרות שמכריח
מכריח עצמו הוא רעים וקצתם טובים קצתם להיות וכן רעים או

אפשר שאולם המין מאישי איש כל במעשי ג״כ זה. אפשרות

28



Part II – חלק ב

טובים קצתם שיהיו ואפשר רעים כלם או טובים כלם שיהיו
כבר כי שזכרנו השלימים קיבוץ שמעכב ממה וזה רעים וקצתם

על ולהשגיח רעים וענינים טובים ענינים עצמו א׳  באיש ימצא
הרוב יהיו עליהם שיושגח אותם אם אפי׳  השאר על ולא קצתם

המעשים שכל נותנת הדין שורת כי הצדק ממשפט אינו הנה
החכמה גזרה ע״כ מעט. הן הרבה הן קטנים הן גדולים הן יוגמלו

ובב׳  זמנים בב׳  לעונש בין לשכר בין הגמול לחלק העליונה
ויודן ולמיעוט לרוב יתחלק המעשים כלל שהנה והיינו מקומות

וזמן במקום לבדו והמיעוט לו הראוי וזמן במקום לבדו הרוב
ויהיה וכמ״ש בעה״ב יהיה ועיקרי האמיתי הגמול ואולם לו הראוי

לנצח ית׳  בו להתדבקות נצחיי הזוכה האדם השאר השכר
זה לענין הדין אמנם ואובד. האמיתי מהטוב נדחה היותו והעונש
לרשע אשר טובים למעשים אך המעשה רוב ע״פ אלא יהיה לא

העה״ז ימצא המיעוט ע״צ לצדיק אשר הרעים ולמעשים
לו אשר הזכות מיעוט גמול הרשע יקבל שבו וצרותיו בהצלחותיו

שיושלם באופן שבו ביסורין עונותיו עונש והצדיק בהצלחותיו
השלם למצב שראוי כמו לעה״ב הענין וישאר בכל. המשפט

ביניהם רעים תערובת בלי לבדם הצדיקים שישארו דהיינו ההוא
ידחו והרשעים להם המעותדת להנאה בעצמם עיכובים בלי והם

כלל: טענה להם שישאר בלי ויאבדו

[3] The distribution of reward and punishment
occurs in two times and two places. However, the
principle of free will, which necessitates the
possibility, which we have mentioned, for
individuals within the human species to be either
good or evil, and for some to be good and some
evil, itself necessitates this possibility. Thus, it is
also true for the deeds of each individual person: it
is possible for all of them to be good or all evil, and
it is possible for some to be good and some evil.
This is what prevents the gathering of the perfected
beings that we have mentioned, for one may find
within a single person both good and evil matters.
To attend to some of these and not to the others,
even if those attended to are the majority, is not in
accordance with justice, for the law dictates that all
deeds should be rewarded, whether great or small,
whether many or few. Therefore, Divine Wisdom
decreed to divide the reward, both for recompense
and for punishment, into two times and two places.
This means that the totality of deeds will be divided
into the majority and the minority. The majority will
be judged in its appropriate place and time, and the
minority will be judged in its appropriate place and
time. However, the true and principal reward will be
in the World to Come, as it is written, ”And the
reward of the righteous man shall be eternal, to
cleave to Him, blessed be He, eternally,” and
punishment is to be distanced from the true good
and to be lost. Nevertheless, the judgment in this
matter will be based only on the majority of deeds.
But for good deeds that belong to the wicked, and
for evil deeds that belong to the righteous, based

on the minority, the present world will provide its
successes and its troubles, wherein the wicked will
receive the reward for the minority of their merits in
their successes, and the righteous will receive
punishment for their sins in their suffering, in such a
way that justice will be perfected in all. And the
matter will remain for the World to Come as is
fitting for that perfected state, meaning that the
righteous will remain alone, without the mixture of
the wicked among them, and they themselves will
be without hindrances to the enjoyment prepared
for them, and the wicked will be rejected and lost,
without any claim remaining for them whatsoever.

ית׳  חסדו עוד גזר ואמנם נפשיים: עונשים ושאר הגהינם [4]
למי אחר צירוף מין עוד שימצא האדם לבני ההצלה להרבות

לא אך גדול תגבורת הרע בו שגבר למי דהיינו הצירוף. בו שיתכן
שהיותר עונשים כלל והוא לגמרי להאבידו משפטו שיהיה כ״כ

כפי החטא להעניש הוא בו והכונה בגהינם הדין הוא בהם רשום
המעשה על עליו חוב עוד יהיה לא הענשו שאחרי באופן חטאיו

מעשיו שאר כפי האמיתי הגמול לקבל כן אחרי ויוכל שעשה הרע
הנה כי כביר לא מזער יהיו ממש האובדים שעי״ז ונמצא הטובים

שא״א גדול כ״כ שיעור הרע בהם שגבר אותם אלא יהיו לא
האמיתי בגמול נשארים להיות פנים בשום מקום להם שימצא

עיקרו כי חלקים לג׳  מתחלק הדין נמצא והנה הנצחיית. ובהנאה
ליגמל הראוים המעשים אך כמ״ש התחיה שאחר לעולם הוא

שיוגמלו מהם ויש בעה״ז שיוגמלו מהם יש הנה לכן. קודם
כ״א נודע איננו בפרטיו הזה הדין משפטי אכן הנשמות בעולם
המעשים מציאות אמתת היודע הוא כי לבדו האמיתי לשופט

ראוי מהם מה ויודע ופרטיהם בחינותיהם בכל ותולדותיהם
ומה אחר. ובדרך אחר בזמן ומה א׳  ובדרך א׳  בזמן שיגמל

היא מה על הזאת ההנהגה דרכי כלל רק הוא אנחנו שידענו
הענין כל שתכלית שביארנו מה והוא סובבת היא מה ואל מיוסדת

בהתדבקותו לנצח ליקבע ראוים שיהיו שלמים קיבוץ לקבץ הוא
האלה הקודמים הענינים הוצרכו כראוי ישתלם זה שענין וכדי ית׳ 

וכמ״ש: התכליתי הזה הענין ולהזמין להכין כלם

[4] Gehenna and other spiritual punishments:
Furthermore, His blessed will decreed to increase
salvation for humankind, so that another form of
rectification might be found for those for whom it is
possible. This refers to those in whom evil has
gained great dominance, but not so much that their
judgment is to be utterly destroyed. This
encompasses all punishments, the most prominent
of which is the judgment in Gehenna. The intention
therein is to punish sin according to its
transgressions, in such a manner that after being
punished, there will no longer be any debt upon
them for the evil deed they committed.
Consequently, they will be able to receive true
reward according to their other good deeds. Thus,
it is found that those who are truly lost will be few,

29



Derech Hashem

not many. For indeed, only those in whom evil has
gained such great dominance that it is impossible
for them to find any place whatsoever to remain in
true reward and eternal pleasure will be among
them.
Now, it is found that the judgment is divided into
three parts, for its essence is for the world after the
resurrection, as stated. However, deeds worthy of
reward are recompensed beforehand. There are
those who will be rewarded in this world, and there
are those who will be rewarded in the world of
souls. Indeed, the details of this judgment are
known only to the True Judge alone, for He knows
the truth of the existence of deeds and their
consequences in all their aspects and particulars.
He knows which of them is worthy of reward at one
time and in one manner, and which at another time
and in another manner. What we know is only the
general principles of this system of providence,
upon what it is founded and to what it pertains.
This is what we have explained: the ultimate
purpose of the entire matter is to gather complete
beings who will be worthy of being established
forever in His blessed attachment. And in order for
this matter to be perfected as it should, all these
preceding matters were necessary to prepare and
arrange this ultimate purpose, as stated.

שמלבד תראה בענין עוד כשתעמיק והנה היסורין: סגולת [5]
מיוסד הוא הנה כמ״ש והדין המשפט ע״פ נמשך זה ענין היות
שהמעשים ביארנו כבר הנה כי וזה הנברא המציאות ע״פ עוד

ומעלה. שלימות מציאות ונפשו בגופו באדם הם מעצימים הטובים
וחסרון עכירות מציאות בו מעצימים הרעים המעשים והפכם

יותר. ולא פחות לא המעשים שהם מה כפי מדוקדק בשיעור והכל
הזוהר מן גדול שיעור בעצמו שהרבה הצדיק האיש והנה

הנה שעשה רעים מעשים מיעוט מפני אחר מצד אך והמעלה
התערובת בו שיש זמן כל ועכירות חשך קצת תערובת בו נמצא

העליון החסד גזר ע״כ ית׳  בו לדביקות והגון מוכן איננו הזה
להסיר בסגולתם ית״ש ששם היסורין כלל והוא צירוף לו שימצא
בזמן לטובה מוכן ובהיר זך וישאר ההוא העכירות האדם מאותו

יהיו כך במעשיו האדם שקבל העכירות שיעור כפי ואמנם הראוי.
היסורים בכח יהיה שלא ואפשר לצירופו שיצטרכו היסורין

והכלל נפשיים יסורין לו ויצטרכו ממנו העכירות להסיר הגופניים
כלם: על להקיף האדם לשכל א״א הרבה לפרטים מתפרט

[5] The Efficacy of Suffering: And indeed, when
you delve deeper into this matter, you will see that
beyond this matter being drawn according to
judgment and law, as stated, it is also founded
upon the reality of the created being. This is
because we have already explained that good
deeds enhance in a person, in his body and soul, a
complete and elevated reality. Conversely, evil

deeds enhance in him a reality of impurity and
deficiency, all in precise measure according to the
deeds themselves, no more and no less. Now, the
righteous person who has greatly enhanced himself
with radiance and elevation, yet on the other hand,
due to the few evil deeds he has performed, a
mixture of some darkness and impurity is found
within him. As long as this mixture exists, he is not
prepared or fit for cleaving to Him, blessed be He.
Therefore, Divine grace decreed that a refinement
should be found for him, and this is the totality of
suffering, in which, blessed be He, lies its efficacy
to remove that impurity from that person, leaving
him pure and luminous, prepared for good at the
proper time. Indeed, according to the measure of
impurity that the person has acquired through his
deeds, so will be the suffering that will be
necessary for his refinement. It is possible that
physical suffering will not have the power to
remove the impurity from him, and he will require
spiritual suffering. The totality of this is detailed into
many particulars that human intellect cannot
encompass.

הם הגמורים הרשעים אכן הזה: בעולם כלה הרשעים זכות [6]
וחשך גדול כ״כ עכירות מעשיהם רוע בעוצם בם שנתעצם אותם

ראוים בלתי ושבו באמת ונפשם בגופם שנשחתו עד רב כ״כ
קצת בידם שימצאו אפשר והנה ית׳ . בו להדבק פנים בשום

אינם ית׳  צדקו המאזני שבעלותם מעשים הם אבל טובים מעשים
כמותם מצד לא כלל האמיתי הטוב לצד בעליהם את מכריעים

היו לא כבר לזה אותם מכריעים היו אלו הרי כי איכותם מצד ולא
עד והולכים שמצטרפים מאותם אלא גמורים רשעים נחשבים

לוקה מדה״ד תהיה שלא כדי אכן לטוב. מוכן מצב אל שמגיעים
בעה״ז שכרם להם שינתן הוחק גמול בלי אלה מעשים שישארו

שום בהם להעצים מגיע ואינו כלה ההוא הזכות ונמצא כמ״ש
אמיתית: מעלה

[6] The merit of the wicked is entirely consumed in
this world. Indeed, the utterly wicked are those in
whom the impurity of their deeds and the vastness
of their darkness have become so entrenched that
they are truly corrupted in body and soul, and have
become utterly unfit to cleave to Him, blessed be
He. It is possible that some good deeds may be
found in their possession, but these are deeds
whose weight, in the scales of His justice, blessed
be He, do not at all tip their possessors toward true
good, neither by their quantity nor by their quality.
For if they did tip them toward good, they would no
longer be considered utterly wicked, but rather
among those who are joining and progressing until
they reach a state prepared for good. However, so
that divine justice not be impaired by these deeds

30



Part II – חלק ב

remaining without reward, it has been decreed that
their recompense be given them in this world, as it
is said, and thus that merit is entirely consumed
and does not bring them any true elevation.

פרט עוד ואמנם מדריגות: בו יש הבא העולם בני בקבוץ [7]
השלימים בקיבוץ הנה כי והוא הענין בזה יש מאד עיקרי אחר

ובמעלה א׳  במדריגה כלם שיהו הכונה אין לע״ל שיהיה שזכרנו
החכמה שיערה שהנה הוא הדבר אך א׳  השגה וישיגו א׳ 

היותר השיעור פי׳  האחרון הקצה להגיע יכול היכן עד העליונה
סידרה זה וכנגד בשלימותו. וההנאה ית׳  בו שבהתדבקות פחות

יוכל כבר ההוא הקטן השיעור אל לפחות יגיע שמעשיו מי שכל
להתענג לנצחיות הנשארים מן ויהיה שזכרנו הזה בקיבוץ למנות
ואובד לגמרי נדחה יהיה זה הנה יגיע לא לזה שאפילו מי אך בו.
ויותר גדול יותר עצמו בקיבוץ יהיה הנה יותר שיזכה מי כל ואמנם
לגמרי טובו בעל עצמו האדם שיהיה ית׳  עצתו מעומק והיה עליון

אחר אלא לטוב יזכה שלא די שלא פי׳  בפרט בין בכלל בין
כפי אלא יהיה לא לו שיותן החלק פרט אפי׳  אלא בעמלו שהשיגו

מה זולת במדרגה האדם יהיה שלא ונמצא בדקדוק מעשיו
ההוא בקיבוץ ימצאו וכבר בה. עצמו את עצמו הוא ושם שבחר

מעלת לגובה יהיה לא אבל וקטנים גדולים ותחתונים עליונים
עצמו הוא אלא אחרת סבה ולקטנותה לגדלה ושפלותה האדם

כלל: אחר על תרעומת לו יהיה שלא באופן

[7] In the gathering of the inhabitants of the World
to Come, there are degrees. Indeed, there is
another exceedingly important detail in this matter,
which is that the gathering of the perfected ones,
which we mentioned will occur in the future, does
not mean that they will all be at one level, at one
rank, and attain one apprehension. Rather, the
matter is that the Supreme Wisdom has determined
the furthest extent to which the lowest limit can
reach, meaning the minimal measure of cleaving to
Him, blessed be He, and delighting in His
perfection. Correspondingly, it has arranged that
whoever’s deeds reach at least that minimal
measure will already be counted in this gathering
we mentioned, and will be among those who
remain for eternity to delight in Him. But whoever
does not even reach this will be utterly rejected and
lost. Indeed, whoever merits more will be in the
gathering itself at a greater and more elevated level.
And it is from the depth of His counsel, blessed be
He, that man himself will be entirely the master of
his own good, both in general and in particular.
That is, it is not enough that he merits good, but
rather, after he has attained it through his labor,
even the specific portion that will be given to him
will be only according to his deeds with precision.
And it is found that man will not be at a level other
than what he himself chose and placed himself in.
And indeed, in that gathering, there will be found

great and small, elevated and lowly, but the height
of man’s rank and his lowness will not have any
other cause than his own being, in such a way that
he will have no complaint against anyone at all.

פי על והנה הבא: העולם בני בקבוץ האדם למדריגת הדין [8]
לשפוט המעשים בדין גדולה הבחנה עוד תמצא הזה השרש

השלימים בקיבוץ לאדם עילוי לתת תולדותם שתגיע שראוי אותם
שכפי מעשים ימצאו כבר כי שיתנו. העילוי ושיעור שזכרנו

לזמן עילוי לאדם לתת יגיעו לא והישר המדוקדק העליון המשפט
הנצחיים משפילי האדם אותו ישאר ואז בעה״ז יוגמלו אלא ההוא

שזכרנו לאותם קצת דומה זה והנה ההוא. הקיבוץ בקטני
נבדלים אך לעה״ב ונאבדים בעה״ז שכרם שמקבלים למעלה

הגמורים הרשעים שהם שזכרנו אותם כי והוא גדול הבדל מהם
מגיעים ואינם שבעה״ז בשכר הטובים מעשיהם כח כל כלה הנה

אל אותם מגיעים מעשיהם כבר הנה ואלו כלל הנצחיות אל
יש עכ״פ הנה מאד רב נפשיי צירוף להם שיצטרך ואפי׳  הנצחיות

אין מעשיהם קלקול שמפי אלא הנצחיי בהשארות חלק להם
שאמרנו הקטן החלק אותו שם להם לתת אלא מגיעות מצותיהם

נותן הדין היה שאלו בעה״ז אותם מקבלים מזכיותיהם ורבים
האנשים נמצאים היו כבר בעה״ז ולא בעה״ב שיוגמלו עליהם

השלימים: בקיבוץ הגבוהות מן במדריגה ההם

[8] The Law Regarding the Level of Man in the
Assembly of the World to Come: And behold,
according to this root, you will find another great
distinction in the judgment of deeds, to determine
which of them are fitting to bring about an elevation
for man in the assembly of the perfected, which we
have mentioned, and the measure of the elevation
they will bring. For there are deeds that, according
to the precise and just supreme judgment, will not
bring about an elevation for man for that time, but
rather will be rewarded in this world. Then that
person will remain among the lowest of the eternal
in that small assembly. And behold, this is
somewhat similar to those we mentioned above
who receive their reward in this world and are lost
to the World to Come. However, they are greatly
distinguished from them. The distinction is that
those we mentioned, who are the utterly wicked, all
the power of their good deeds is consumed in the
reward of this world, and they do not reach eternity
at all. But these, their deeds already reach them to
eternity, and even if they require a very great
spiritual combination, nevertheless, they have a
portion in eternal survival. However, due to the
corruption of their deeds, their commandments do
not reach to give them that small portion we
mentioned, and many of their merits they receive in
this world. For if the law had decreed that they be
rewarded in the World to Come and not in this
world, then those individuals would have been

31



Derech Hashem

found in one of the higher levels in the assembly of
the perfected.

יסורי ענין נתבאר הנה הנה עד שזכרנו מה בכל ואולם [9]
מה מצד הנפשיים העונשים וכן הרשעים ושלות בעה״ז הצדיקים

בעה״ז הצדיקים טובת אך שלע״ל. האמיתי לגמול הכנה של
הוא שביארנו זה וכל בס״ד לפנים ונשארה אחר דרך על נמשכת

הקוטב כפי עניניה אבל להכנה שזכרנו הכללי הב׳  הקוטב כפי
בפ״ע בפרק עתה ונבארהו זה מכל שונה מהלך הולכים האישיי

בס״ד:

[9] However, concerning all that we have
mentioned until now, the matter of the suffering of
the righteous in this world and the tranquility of the
wicked has been clarified, as well as the spiritual
punishments insofar as they are preparation for the
true reward in the World to Come. But the good
fortune of the righteous in this world is drawn forth
in another manner and remains for later, by God’s
help. And all that we have explained is according to
the second, general pole that we mentioned for
preparation. But its matters, according to the
individual pole, proceed in a different way from all
this, and we shall clarify it now in a separate
chapter, by God’s help.

ג פרק -- חלק ב Part 2, Chapter 3

הקדמנו כבר הנה הזה: בעולם אדם לבני הנתינות הפקודות [1]
עניני בעולם שנבראו במה תלוי לאדם שנמסרה העבודה שענין
ואולם הטוב. את לו לבחור ביניהם האדם והושם רע ועניני טוב
מדה כל הלא כי הרע עניני פרטי וכן הם רבים הטוב עניני פרטי

מעניני א׳  הגאוה ד״מ רעה. מדה כל זה והפך הטוב מכלל טובה
והפכה הטוב מעניני הרחמנות הטוב מעניני והענוה הרע

והפכה הטוב מעניני בחלקו והשמחה הסתפקות האכזריות
החכמה שיערה והנה המדות פרטי שאר כל וכן הרע. מעניני

וליפול למצא שראוים המין מזה הענינים פרטי כל העליונה
במקומו שזכרנו העיקרי התכלית לפי האנושיות בחק אפשרותם
המתלוה וכל ומסובביהם סבותיהם בחינותיהם כל אותם והמציא

אלה כל לשימצאו ואמנם כמ״ש באדם אפשרותם וחקק להם
להם נסיון יהיו שכולם האדם בבני שונים מצבים הוצרכו הענינים

לאדם ומקום האלה הרע בחי׳  פרטי לכל מקום שיתנו במה
ועניים עשירים היו לא אם ד״מ בטובות. ולתפוס כנגדם להתחזק

הנה עתה אך אכזרי ולא מרחם האדם לשיהיה מקום היה לא
ירחם אם או לו הצריך העני על יתאכזר אם בעשרו העשיר ינוסה

או לאלקיו ויודה שבידו במועט יסתפק אם העני ינוסה וכן עליו
או לבו בו ירום אם לראות נסיון לעשיר העושר יהיה עוד להפך.

עם ואם בוראו עבודת את ויעזוב העולם הבלי אחר בו ימשך אם

בתורה ובוחר העולם בהבלי ומואס ונכנע עניו יהיה עשרו כל
את העליונה החכמה חילקה ואמנם בזה. כיוצא כל וכן ועבודה

עצתה בעומק שגזרה כמו האנושי מין אישי בין האלה הנסיון מיני
מיוחד חלק האדם מבני ואיש איש לכל ונמצא ונאות ראויי היותו

לעמוד וצריך בעה״ז ומשאו פקודתו והוא היצר ובמלחמת בניסיון
אשר המשא כפי ית׳  דינו במדת מעשיו ויודנו שהוא מה כפי בו
כעבדי זה והנה הדקדוק בתכלית בחינותיו בכל באמת לו ניתן

שתשתלם צריך כלם ובין למשמעתו עומדים שכולם המלך
שבין עד מה חלק מהם א׳  לכל מפלג הוא והנה מלכותו עבודת
מוטל מהם א׳  כל והנה לו המצטרכים החלקים כל ישתלמו כלם
בפקודתו פעולתו וכפי לו נמסר אשר ההוא החלק השלמת עליו

מאד נשגבים ודרכיו הזה החילוק מדת אך המלך יגמלהו כן
הנשגבה העליונה החכמה כ״א עליהם לעמוד לנו וא״א מהשגתנו

שלם: היותר באופן סידרתם והיא שיערתם היא שכל מכל

[1] The commandments given to humankind in this
world: We have already established that the service
entrusted to man depends on the fact that good
and evil exist in the world, and man is placed
between them to choose the good. However, the
particulars of good are many, as are the particulars
of evil, for every good trait is part of the good, and
its opposite is every evil trait. For example,
arrogance is one of the matters of evil, and humility
is among the matters of good. Compassion is
among the matters of good, and its opposite is
cruelty. Contentment and joy in one’s lot are
among the matters of good, and their opposite is
among the matters of evil. And so it is with all other
particulars of character traits. The Supreme
Wisdom has foreseen all the particulars of these
matters that are fitting to exist and to befall
humanity according to the primary purpose we
mentioned in its place. It brought them into being in
all their aspects, their causes and their effects, and
all that accompanies them, and inscribed their
possibility within man, as it is written. Indeed, for all
these matters to exist, various situations were
necessary among human beings, all of which would
serve as a test for them, by providing a place for all
the particulars of these evil aspects and a place for
man to strengthen himself against them and to
grasp the good. For example, if there were no rich
and poor, there would be no place for man to be
compassionate or cruel. But now, the rich man is
tested by his wealth: whether he will be cruel to the
poor who need him, or whether he will have
compassion for him. Similarly, the poor man is
tested: whether he will be content with the little he
has and thank his God, or the opposite.
Furthermore, wealth will be a test for the rich man
to see if his heart will be lifted up by it, or if he will
be drawn after the vanities of the world and
abandon the service of his Creator. And whether,

32



Part II – חלק ב

despite all his wealth, he will remain humble and
submissive, despising the vanities of the world and
choosing Torah and service. And so it is with all
similar matters. Indeed, the Supreme Wisdom has
divided these types of tests among the individuals
of the human race, as it decreed in the depth of its
counsel that it is fitting and proper. Thus, each and
every person among humankind has a special
portion in the test and in the struggle of the
inclination, and this is his commandment and his
burden in this world. He must stand in it according
to what it is, and his deeds will be known to the
attribute of Divine Justice according to the burden
truly given to him in all its aspects, with utmost
precision. This is like the king’s servants, all of
whom stand at his command, and among them all,
the service of his kingdom must be perfected.
Indeed, he divides among each of them a portion,
so that among them all, all the necessary parts will
be completed. Indeed, each one of them is tasked
with completing that portion which was entrusted
to him, and according to his action in his
commandment, so will the king reward him.
However, the attribute of this division and its ways
are exceedingly beyond our comprehension, and
we cannot grasp them. Only the Supreme Wisdom,
which is beyond all intellect, has foreseen them and
arranged them in the most complete manner.

ונעתקים נמשכים כלם העולם עניני בהיות והנה [2]
מציאותם עד בנבדלים ממציאותם לענין מענין בהשתלשלות

נסיונו פרטי האלה הענינים כל הנה פ״ה. בח״א וכמש״ל בגשמים
המציאות לפי בנבדלים בחינותם שרש מתחיל כמ״ש האדם של

ונגזרים נידונין שם ענינם וכפי כמש״ל וקלקול מתיקון בהם השייך
עד להם הראוים באישים הגשמיות עד ולהתפשט להמצא

למדריגותיהם המציאות פרטי כל יכנסו הזה החילוק דין שבכלל
תגזור מציאותן אמתת וכפי העליונה החכמה השקיף כלם ועל

שהקדמנו: העיקרים כפי ברור וזה והגון נאות היותר את

[2] And behold, since all matters of the world are
drawn and transferred in a chain of succession
from one matter to another, from their existence in
the separated intelligences to their existence in the
corporeal realm, as we have stated above in the
first part, chapter five. Behold, all these matters are
particulars of man’s trial, as it is written that the root
of their aspects begins in the separated
intelligences according to the reality pertaining to
them of perfection and corruption, as we have
stated above. And according to their nature there,
they are judged and decreed to exist and to spread
to the corporeal realm in the individuals fitting for
them, until all the particulars of reality enter into

their stations within this general law of division.
And the Supreme Wisdom has surveyed all of them,
and according to the truth of their existence, it
decrees what is most fitting and proper. And this is
clear according to the principles we have previously
established.

השרש לפי נמצא נסיונות: כלם וצרותיו הזה העולם הצלחות [3]
בחלק האדם בם לשינוסה יהיו וצרותיו העה״ז שהצלחות הזה

ההוא: לאיש נאות היותו העליונה החכמה ששיערה הנסיון מחלקי

[3] The successes and troubles of this world are all
trials. It is thus found, according to this root
principle, that the successes and troubles of this
world will serve as trials for man in those aspects of
trial that the Supreme Wisdom has deemed fitting
for that individual.

ואמנם השלמות: להשגת לעכוב או לעזר הזה העולם מקרי [4]
כי והוא והגמול המשפט דרכי ע״פ להם נמצאת אחרת סבה עוד

יהיה עצמו האדם מעשה שמתולדת העליון השופט גזר הנה
המכשולים מן והצילו שלימותו השגת לו להקל ית׳  ממנו העזרו

מדריגות בזה שגם ודאי ואולם ישמור. חסידיו רגלי שנאמר כענין
שכבר מעשיו כפי תתן הדין ששורת אחד ימצא כי יש מדריגות

עזר שיעזרהו יהיה שדינו ואחר מעט עזר הבי״ת שיעזרהו עשה
ראוי שיהיה ואחר רב קלות השלימות השגת עליו ויקל גדול יותר
יהיה הדין שכפי מי ימצא כבר בהפך וכן גדול. יותר עזר להעזר

השלימות השגת עליו יקשו לא אך השמים מן יעזרוהו שלא ראוי
גדול חוזק לו ויצטרך העיכובים לו שירבו יצא שמשפטו ואחר

בפניו שיסתמו הגמור הרשע שהוא ואחר שישיגנו. עד רב ועמל
פרטי האלה הדברים בכל ויש ברעתו. וידחה התיקון דרכי כל
ויוגזרו האדם שיזכה שאפשר נמצא והנה מאד. רבים פרטים

השיגו לו נקל יהיה למען בעבודתו לסייעו בעה״ז הצלחות עליו
נגזר שיהיה ואפשר עיכובים לו ימצאו ולא המבוקש השלימות את
בינו ויפסיקו לפניו כחומה שיעמדו וצרות הפסדים מעשיו כפי עליו

את לבקוע טורח ויותר עמל יותר לו שיצטרך עד השלימות ובין
את משיג להיות טרדותיו כל עם ולהתאמץ ההיא המחילה

הצלחות עליו שיוגזרו אפשר לרשע זה והפך עכ״פ. שלימותו
צרות עליו שיגזרו ואפשר בו שידחה האבדון פתח לפניו לפתוח

כשידע יקרה וזה לעשות בדעתו שהיה הרשע מן אותו למנוע
והוא מה מטעם שיעשה הרשע לאותו ראוי שאין העליון המנהג

תפק. אל זממו רשע מאויי ה׳  תתן אל מתפלל דוד שהיה מה
בחכמתו האלה הענינים כל עושה ית״ש הוא הנה ואמנם

דן והוא כמ״ש בריותיו כלל לטובת שראוי מה כפי הכל הנפלאה
אינו הנה כי פי׳  באמת שהם מה כפי מצביהם בכל הבריות את

במצב שהוא ומי מעבודתו ומתרשל הריוח במצב שהוא מי דומה
יהיה לא דינם והנה הקו. את ישלים ולא בלחצו ונטרד הדוחק

אם מזיד ואם שוגג אם באמת שהוא מה כפי א׳  כל יודן אלא שוה
הדברים כל אמתת יודע ית״ש והוא ברצונו פועל ואם אנוס

לאמתם: אותם ודן והמחשבות המעשים

33



Derech Hashem

[4] The circumstances of this world serve either as
assistance or hindrance to the attainment of
perfection. Indeed, another reason for these
circumstances exists according to the principles of
justice and retribution. This is because the
Supreme Judge has decreed that as a
consequence of man’s own actions, his assistance
from Him, may He be exalted, will be facilitated to
ease his attainment of perfection and save him from
obstacles, as it is stated, ”He guards the feet of His
faithful.” However, there are certainly degrees
within this as well. For one may be found whose
measure of justice, according to his past deeds,
dictates that the Divine Presence will assist him
only slightly. Another, whose judgment will be that
he will be assisted more greatly, and the attainment
of perfection will be greatly eased for him. And yet
another will be worthy of even greater assistance.
Conversely, one may be found who, according to
justice, should not be assisted from Heaven, yet
the attainment of perfection will not be difficult for
him. And another, whose judgment will result in
many hindrances, requiring great strength and
much effort until he attains it. And finally, the utterly
wicked, before whom all paths of rectification will
be blocked, and who will be pushed away by his
wickedness. And within all these matters, there are
exceedingly many minute details.
Thus, it is possible for a person to merit, and for
success to be decreed upon him in this world to aid
him in his service, so that it will be easy for him to
attain the desired perfection, and no hindrances will
be found for him. It is also possible that, according
to his deeds, losses and troubles will be decreed
upon him, standing as a wall before him and
separating him from perfection, until he requires
more effort and more toil to break through that wall
and strive, despite all his troubles, to attain his
perfection nonetheless. The opposite is also true
for the wicked: it is possible that successes will be
decreed upon him to open before him the gate of
destruction in which he will be cast away. It is also
possible that troubles will be decreed upon him to
prevent him from the wickedness he intended to
commit. This occurs when the Supreme
Providence knows that it is not fitting for that
wicked person to act in a certain way, as David
prayed, ”O Lord, do not grant the wicked his desire;
do not let his wicked scheme succeed.”
Indeed, He, may He be exalted, orchestrates all
these matters with His wondrous wisdom, all
according to what is fitting for the benefit of His
entire creation, as it is stated, ”And He judges all

creatures in all their states according to their true
reality.” This means that one who is in a state of
ease and neglects his service is not like one who is
in a state of distress, harassed by pressure, and
does not complete his task. Their judgment will not
be the same; rather, each will be judged according
to his true reality, whether he errs or acts
intentionally, whether he is compelled or acts
willingly. And He, may He be exalted, knows the
truth of all matters, deeds, and thoughts, and
judges them according to their truth.

בענין א׳  ענף עוד יצא הזה השרש מן ואולם להערה: - יסורין [5]
בינוני או חטאים ובידו צדיק אדם שיהיה אפשר עוד כי היסורין

אז והנה לתשובה. שיעוררוהו עליו הגזירה ותהיה במעשיו ושקול
ואמנם במעשיו ויפשפש לבו אל שישים כדי השמים מן ייסרוהו

שתכליתם למעלה שזכרנו הכפרה יסורי ממין האלה היסורין אין
להעיר הם הערה יסורי אלה יסורין אבל בעה״ז העונות למרק

בהעדר אלא העונשים נבראו לא אולם כי לתשובה הלב
ואם האדם. יחטא שלא הוא ית׳  לפניו הנרצה אבל התשובה

יבואו וע״כ בעונשין יצטרף יאבד שלא כדי שב לא ואם ישוב יחטא
יתיסר אז בהם האדם יתעורר לא ואם להערה יסורין תקוה

ויאמר למוסר אזנם ויגל אליהוא אמר זה ענין ועל המירוק ביסורי
מאון: ישובון כי

[5] Suffering - Note: However, from this root,
another branch emerges concerning suffering. It is
possible for a person to be righteous yet have sins,
or to be intermediate and balanced in his deeds,
and for a decree to be issued upon him to rouse
him to repentance. In that case, he will be
chastised from Heaven so that he will take heed
and examine his deeds. Indeed, these sufferings
are not of the kind of expiatory sufferings we
mentioned above, whose purpose is to cleanse the
transgressions in this world. Rather, these
sufferings are sufferings of awakening, to rouse the
heart to repentance. For punishments were not
created except in the absence of repentance, but
what is desired before Him, blessed be He, is that
man not sin. And if he sins, let him repent. And if
he does not repent, so that he not be lost, he will
be joined with punishments. Therefore, these
sufferings come for awakening. And if man is not
awakened by them, then he will be afflicted with
sufferings of purification. And concerning this
matter, Elihu said, ”Then He opens their ear to
instruction, and commands that they return from
iniquity.”

מתי עד למרשיע ניתן שגבול שתדע וצריך הסאה: מילוי [6]
לאותו וכשיגיע הרעה בבחירתו והולך מרשיע שיהיה יניחוהו

34



Part II – חלק ב

מה והוא האדמה פני מעל וישמד כלל לו ימתינו לא הנה הגבול
יצר ספקו במלאת הכתוב שאמר ומה הסאה מילוי חז״ל שקראו
שזכרנו הטעם מן וילך שיצליח אפשר ההוא הזמן עד והנה לו.

הבא ז״ל שכתבו מה והוא האבדון פתח לו לפתוח שהוא למעלה
לאבדון הגיע כבר הגבול לאותו כשיגיע אך לו פותחין ליטמא

בה: שיושמד שואה עליו ותפול בו ה׳  אף יחרה אז והנה ויאבד

[6] The Filling of the Measure: You must know that
a limit is set for the wicked, until when they will
allow him to continue in his evil choice. And when
he reaches that limit, they will not wait for him at all,
and he will be destroyed from the face of the earth.
This is what the Sages called ”the filling of the
measure” (milui hasa’ah), and what the verse states,
”When his iniquity is full, he shall be cut off”
(Genesis 15:16). Indeed, until that time, it is
possible for him to succeed and continue, for the
reason we mentioned above, which is to open a
path for him to destruction. This is what the Sages
wrote: ”If one comes to defile himself, the gates are
opened for him” (Yoma 38b). But when he reaches
that limit, he has already reached destruction and
will perish. And then the anger of the Lord will be
kindled against him, and a catastrophe will befall
him, by which he will be destroyed.

ההשגחה שהנה לדעת צריך עוד יחשיו: מצד לאדם מקרים [7]
מן בו הנקשר כל על משגחת מהפרטים פרט בכל העליונה

פרט כל בהשגחת משגחת דבר וסוף המאוחרים ומן הקודמים
כל עם החלקים כל שמתיחסים מה כל מצד כלו הכלל כל על

מהאישים איש של בדינו שיושקף וממה הכלל. של לבנינו חלק
וכמה האבות דהיינו לו שקדמו במה ומצבו מדריגתו הוא

בני או הדור בני דהיינו שעמו ומה הבנים דהיינו לו שיתאחרו
עליו יוגזר האלה ההשקפות כל ואחר החברה. בני או העיר

לעבוד המשא לו ויותן למעלה שזכרנו ובנסיון בעבודה החלק
והוא העה״ז של הדין בענין רק שזהו רואה הנך (ואולם ית׳  לפניו

מצב באיזה דהיינו בעבודה החלק עליו שיוגזר שאמרתי מה
לעה״ב אך שעליו המשא יהיה כך המצב אותו שכפי בעה״ז ימצא

מ״ש והוא בו שהיה המצב כפי מעשיו לפי אלא נידון אדם אין
שתפסק אדם יזכה אם הנה כי וזה האב) בעון ימות לא בן הנביא

עליהם יתחדש לא ואם עשירים יולדו בניו הנה ועושר גדולה לו
העושר הגיע שלא נמצא להפך וכן גדולה ובעלי עשירים יהיו ענין

ואולם האבות אותם בני היותם מצד אלא הבנים לאותם ההוא
ז״ל שמנו דברים בה׳  לבניו זוכה שהאדם הוא כך הענין אמתת
בה מוחזק כבר אביו היות מצד בטובה אדם שיוצר אפשר וכבר
או הזמנים מן בזמן טובה לו תגיע אביו זכות שמצד ג״כ ואפשר

זרע על לו טובה או הצלה שתפסק אפשר אחר ומצד להפך
שתפסק אפשר חברתו או מקומו מצד וכן ממנו לצאת שעתיד

ורעותיו: העה״ז מטובות רעה או טובה עליו

[7] Occurrences for man arise from his
connections. It is further necessary to know that
the Divine Providence, in every detail, watches over

all that is connected to it, from what precedes and
what follows. Ultimately, it watches with the
providence of each detail over the entirety of the
whole, by virtue of how all the parts relate to each
other and how each part relates to the building
blocks of the whole. And from what is reflected in
the judgment of any individual, it is from his station
and condition concerning what preceded him,
namely the forefathers, and what will follow him,
namely the descendants, and what is with him,
namely the people of the generation, or the people
of the city, or the people of the society. And after
all these considerations, his portion in service and
trial, which we mentioned above, will be decreed
for him, and he will be given the burden to serve
before Him, blessed be He. (However, you see that
this is only concerning the judgment of this world,
and this is what I said would be decreed for him,
his portion in service, meaning in what state he will
find himself in this world, for according to that state
will be the burden upon him. But for the World to
Come, a person is judged only according to his
deeds, according to the state in which he was, and
this is what the prophet said: ”A son shall not die
for the iniquity of his father.”) This is because,
indeed, if a person merits that greatness and
wealth are decreed for him, then his children will be
born wealthy, and if nothing new happens to them,
they will be wealthy and possessors of greatness.
And so it is in reverse. Thus, it is found that that
wealth did not reach those children except by virtue
of their being children of those fathers. However,
the truth of the matter is this: that a person merits
for his children in five ways that our Sages, may
their memory be blessed, have enumerated. And it
is possible that a person is created in goodness by
virtue of his father already being established in it. It
is also possible that by virtue of his father’s merit, a
good thing will reach him at some time, or vice
versa. And from another aspect, it is possible that
salvation or a good thing will be decreed for him for
offspring that will emerge from him. Likewise, by
virtue of his place or his society, it is possible that a
good thing or a bad thing from the good and bad
things of this world will be decreed for him.

ואמנם העולם: כל לטובת או דורם לטובת לצדיקים יסורין [8]
שזכרנו ההנהגה חלקי מב׳  נמשך אחד ענין עוד יש זה כל מלבד
כל על העליונה החכמה השקיפה הנה כי והוא והכללית האישיית

קיבוץ ממנו שיעשה המין לתיקון שימצא ראוי שהיה מה
מאד להם נאות ענין שהיה וראתה למעלה שזכרנו השלימים

יוחלט שלא פי׳  להם ולהטיב לקצתם להועיל קצתם בכח שיהיה
מן יהיה השלימות אל עצמו שלו בכח שיגיע מי שרק הדבר

מעשיו יגיעוהו שכבר מי גם אלא העה״ב בני בקיבוץ הנמנים

35



Derech Hashem

יכנס הנה בשלימות ליהנות יוכל ממנו זכאי באחר שבהתלותו
מדריגת שהיא תחתונה במדריגה שיהיה אלא ההוא בכלל

מי אלא לגמרי השלימות מן ידחה שלא ונמצא בחבירו הנתלה
התלותו מצד ולא עצמו מצד לא בו ליהנות ראוי יהיה שלא

ואולם הנהנים יותר וירבו מרובה ההצלה זה ע״י ונמצאת בזולתו
בקיבוץ גדולים היותר יהיו שאלו ודאי לאחרים ומהנים הנהנים
משועבדים יהיו בם לתלות והצריכים הראשים יהיו והם ההוא
קשר הזה הגדול לתיקון מקום שיהיה וכדי להם וצריכים להם

זה ערבים ישראל כל ענין והוא זה עם זה האישים את מתחלה
בקצתם קצתם מתקשרים נמצאים עי״ז הנה כי ז״ל. שזכרו לזה

ואם מרובה תמיד טובה מדה והנה לעצמו איש נפרדים ולא
ואמנם בזכות זה על זה שיועילו כ״ש בחטא זה על זה נתפסים

זה ויהיה צדיק לאיש ויסורין צרות שיגיעו נסדר זה שרש ע״פ
היסורין באהבה לקבל הוא הצדיקים מחיוב והנה דורו לכפרת

שהיו היסורין באהבה מקבל שהיה כמו דורו לתועלת לו שיזדמנו
והוא עליו שמכפר לדורו מטיב הזה ובמעשה עצמו מצד לו ראוים
העה״ב בני בקיבוץ הראשים מן שנעשה גדל עילוי מתעלה עצמו

גבוה יותר אחר מין עוד ימצא עצמו הסוג מזה ואולם וכמ״ש.
הצדיק שילקה הוא שזכרנו מה כי וזה שזכרנו. מאותו במעלתו

או לכליה וקרובים מאד גדול לעונש ראוים שהיו דורו בני על
גם להם ומועיל בעה״ז ומצילם עליהם מכפר ביסורין והוא לאבדון

גדולים היותר לחסידים שניתנים יסורין עוד יש אמנם לעה״ב.
גלגולי לכל שצריך למה לעזור והם בעצמם כבר המושלמים

מצד הנה כי הענין ופי׳  השלימות שהוא הסוף אל שיגיעו ההנהגה
לאדם צריך היה כבר וגלגוליו העולם לנהגת שהוסדר הא׳  הסדר
והוא השלימות אל עמו העולם וכל הוא לשיגיע צער קצת שיסבול

שהושם פניו והסתר ית׳  אורו מהעלם ונמשך מתילד שהיה מה
שרבו אחרי וכ״ש כמש״ל. אדם של מצבו עניני מיסודות לא׳ 

ועצומים גדולים חטאים על חטאים מצד בעולם הקלקולים
העולם ונמצא הטוב ונעלם ההסתר יותר נתרבה הנה בו שנעשו

שתגלגל גלגולים שע״י עכ״פ וצריך ורע שפל במצב ובריותיו
של ומעיקרם תיקון אל הדברים יגיעו בעולם הנפלאה חכמתו

שתמצא עד רשעתם כדי עונשים האדם בני שיקבלו הוא גלגולים
יוכלו וחשובים שהשלימים ב״ה האדון סידר ואולם מפויסת מה״ד
בכלל פגעה תחת מדה״ד בהם ותפגע וכמ״ש אחרים בעד לתקן

שהם לטוב וראוים שלימים בעצמם שהם כיון ואמנם העולם
בהם במועט מדה״ד שתתפיס ודאי האחרים בעבור רק מתיסרין
וכחם נוסף זכותם שעי״ז אלא עוד ולא עצמם בחוטאים כמרובה
לא כי והיינו האחרים עיותו אשר את לתקן יכולים וכ״ש מתחזק

שנתקלקל מה כל לענין גם אלא דורם שבבני למה שיתקנו די
אח״כ יהיו שאלה ובודאי עתה ועד חטאים בו נהיו מאז העולם
ית״ש. אליו קרובים והיותר הראשונים ראשי השלימים בקיבוץ

[8] Suffering for the righteous, for the benefit of
their generation or for the benefit of the entire world.
Indeed, beyond all this, there is another matter that
derives from the two aspects of Providence we
mentioned, the individual and the general. This is
because the Supreme Wisdom has foreseen all that
was fitting to exist for the perfection of the species
from which the assembly of the perfected, which
we mentioned above, would be formed. And it saw
that it was very fitting for them that some of them
should have the power to benefit others and to do

good for them. That is, it is not decreed that only
one who reaches perfection through his own efforts
will be counted in the assembly of the inhabitants
of the World to Come. Rather, even one who has
already attained it through his actions, by cleaving
to another who is more righteous than he, can
enjoy perfection and will enter into that assembly,
albeit in a lower rank, the rank of one who cleaves
to another. Thus, not only one who is unworthy to
enjoy it either by himself or by cleaving to another
will be excluded from perfection. And by this
means, salvation is greatly increased, and the
number of those who benefit will multiply. However,
those who benefit and cause others to benefit will
certainly be the greatest in that assembly, and they
will be the leaders, and those who need to cleave
to them will be subservient to them and dependent
upon them. And in order that there may be room
for this great perfection, He bound individuals to
one another from the beginning, which is the matter
of ”All Israel are guarantors for one another,” as our
Sages, may their memory be blessed, mentioned.
For through this, they are found to be bound to one
another and not separated, each one for himself.
And indeed, a good attribute is always multiplied. If
they are caught by one another in sin, how much
more so will they benefit one another through merit.
Indeed, according to this root, it is ordained that
troubles and sufferings will come upon a righteous
person, and this will be for the atonement of his
generation. And it is incumbent upon the righteous
to accept with love the sufferings that befall them
for the benefit of their generation, just as they
would accept with love the sufferings that were
fitting for them in themselves. And by this act, he
benefits his generation by atoning for it, and he
himself is greatly elevated, becoming one of the
leaders in the assembly of the inhabitants of the
World to Come, as mentioned. However, from this
very category, another type will be found, higher in
its rank than the one we mentioned. This is
because what we mentioned is that the righteous
person will be punished for the people of his
generation who were worthy of great punishment
and close to destruction or ruin, and he, through his
suffering, atones for them and saves them in this
world and benefits them also in the World to Come.
However, there are also sufferings that are given to
the greatest pious individuals, who are already
perfected in themselves, and these are to assist in
whatever is necessary for all the cycles of
Providence to reach their end, which is perfection.
The meaning of the matter is that according to the
primary order that was established for the

36



Part II – חלק ב

governance of the world and its cycles, it was
already necessary for a person to suffer some pain
so that he and the entire world with him would
reach perfection. This is what was born and
derived from the concealment of His light, may He
be blessed, and the hiding of His face, which was
placed as one of the foundational matters of man’s
condition, as mentioned above. And all the more
so, since the corruptions in the world have
multiplied due to sins upon great and awesome
sins that have been committed in it, the
concealment has increased, and the good has been
hidden, and the world and its creatures are found in
a low and evil state. And it is absolutely necessary
that through the cycles that His wondrous wisdom
will cycle in the world, matters will reach perfection.
And the essence of these cycles is that human
beings will receive punishments commensurate
with their wickedness until Divine Justice is
appeased. However, the Master, blessed be He,
ordained that the perfected and important
individuals can atone for others, as mentioned, and
Divine Justice will strike them instead of striking the
entire world. Indeed, since they themselves are
perfected and worthy of good, and they are
afflicted only for the sake of others, certainly Divine
Justice will be apprehended in a small measure in
them, unlike in the sinners themselves. Moreover,
through this, their merit increases, and their
strength is reinforced, and all the more so they can
rectify what others have corrupted. This is because
it is not enough that they rectify what is in the
people of their generation, but also for all that has
been corrupted in the world from the time sins
began until now. And certainly, these will be the
foremost leaders in the assembly of the perfected,
and the closest to Him, may He be blessed.

עוד מתבאר המשפט צד על עתה עד שזכרנו זה כל והנה [9]
בחטאים הנה כי וכמש״ל סדריו אמתת כפי המציאות צד על

לאורו וגורמת ובעולם האדם בבני ומתעצמת הזוהמא מתרבית
הזאת הזוהמא התמרק וכפי העלם על העלם ויתעלם שיסתר ית׳ 

גילוי. על גילוי ומתגלה ית׳  אורו חוזר כן ממנו הבריות והטהר
בכלל בין בפרט בין הזוהמא את הממרקים הם היסורין ואמנם

הבריאה מכלל לה והולכת מתמרקת האלה החשובים יסורי וע״י
השלימות: אל מדריגה אחר מדריגה העולם ומתקרב כלה

[9] And behold, all that we have mentioned until
now concerning the aspect of justice is further
clarified concerning the aspect of reality, according
to the truth of its order, as stated above. For
behold, through sins, impurity increases and
intensifies in humankind and in the world, and

causes the Divine light to be hidden and concealed,
concealment upon concealment. And according to
the purification of this impurity and the cleansing of
creatures from it, so too does the Divine light return
and is revealed, revelation upon revelation. Indeed,
suffering is that which purifies the impurity, both
individually and collectively. And through these
significant sufferings, it is gradually purified from all
of creation, and the world approaches perfection,
degree by degree.

נמצא אחר שורש עוד נשמתו: גלגול מצד לאדם מקרים [10]
להרבות סידרה העליונה שהחכמה והוא העה״ז בעניני להנהגה

שונות פעמים לעה״ז תבא אח׳  שנשמה כמ״ש ההצלה עוד
קלקלה אשר את א׳  בפעם לתקן תוכל הנה ועי״ז שונים בגופים

כל בסוף ואולם השלימה שלא מה להשלים או אחרת בפעם
שעבר מה כל כפי עליה יהיה הדין הנה שלע״ל לדין הגלגולים
והנה בם שהיתה המצבים ומן שנתגלגלה הגלגולים מן עליה

שיוגרם מה כפי מגולגלת שנשמתו לאדם ענינים שיגיעו אפשר
בעולם ההוא לאדם וינתן קודם בגלגול שעשתה מה מצד לה
עליו יוטל אשר המשא יהיה לו שינתן המצב וכפי זה כפי מצב

בכל שהוא מה לפי אדם כל על מדוקדק ית״ש דינו וכבר וכמש״ל
אדם על לעולם יעמס שלא באופן מצבו פרטי בכל פי׳  בחינותיו.
לו יגיע אבל באמת לו שאין אשמה האמיתי הטוב שהוא לעה״ב
העליונה החכמה לו שתפלג מה כפי בעה״ז והפקוד המשא מן

של זה בענין ימצאו רבות בחינות פרטי והנה מעשיו יידונו זה וכפי
מה ולפי בגלגולו שהוא מה לפי נידון האדם יהיה איך הגלגול

והישר האמיתי המשפט ע״פ הכל לשיהיה אחר בגלגול שקדם
ואין וכו׳  משפט דרכיו כל כי פעלו תמים הצור נאמר זה כל ועל
רק עצתו ועומק ית״ש מחשבות לכלול שתוכל ידיעה בברואים

של מקריהם ממקורות שא׳  הכללים שאר ככל ידענו הזה הכלל
והמשפטים החוקים אותם ע״פ הגלגול הוא בעה״ז האדם בני

כלו: הענין זה להשלמה ית׳  לפניו שהוחקו הישרים

[10] Circumstances for a person arising from the
transmigration of his soul: Another root is found for
the governance of worldly affairs, and it is that the
Supreme Wisdom has ordained to increase
salvation, as it is stated that one soul shall come to
this world at different times in different bodies.
Through this, it will be possible to rectify in one
instance what it corrupted in another, or to
complete what it did not complete. However, at the
end of all transmigrations, for the judgment of the
World to Come, the judgment will be upon it
according to all that has passed over it from the
transmigrations it underwent and from the states it
was in. It is possible that circumstances will befall a
person whose soul is transmigrationed, according
to what is caused to it by what it did in a previous
transmigration. And that person will be given a
state in the world corresponding to this, and
according to the state given to him will be the

37



Derech Hashem

burden placed upon him, as mentioned above.
Indeed, His blessed Name’s judgment is precise for
every person according to what he is in all his
aspects. Meaning, in all the details of his state, in
such a way that it will never be a burden upon a
person in the World to Come, which is the true
good, a burden that he truly does not possess.
Rather, he will receive from the burden and the
charge in this world according to what the Supreme
Wisdom has allotted to him. And according to this,
his deeds will be judged. Indeed, many detailed
aspects will be found in this matter of
transmigration, how a person will be judged
according to what he is in his transmigration and
according to what preceded it in another
transmigration, so that all will be according to true
and just judgment. And concerning all this, it is
said: ”The Rock, His work is perfect, for all His
ways are justice...” (Deuteronomy 32:4). And there
is no knowledge among created beings that can
encompass His blessed thoughts and the depth of
His counsel. Only this general principle do we
know, like all other general principles: that one of
the sources of the circumstances of human beings
in this world is transmigration, according to those
just laws and judgments that were enacted before
Him, blessed be He, for the completion of this
entire matter.

מה כל לפי נמצאו שונות: מסבות נמשכים אינם המקרים [11]
אם בעה״ז האדם בני למקרי ומתחלפות שונות סבות שביארנו

מכל ימשך שיקרה מקרה שכל הענין אין ואמנם למוטב ואם לטוב
מקרים ימשכו הסבות אלה שמכל הוא הענין אבל האלה הסבות

ואחרים א׳  מסבה נמשכים מקרים וימצאו בעולם האדם לבני
תמיד ומשקפת היודעת העליונה החכמה ואמנם אחרת. מסבה

שוקלת היא הנה הבריאה כלל לתיקון נאות שהוא מה כל על
בכל העולם את מנהגת זה וע״פ ביחד הדברים כל עצתה בעומק
תמיד תולדותיהם שיולידו האלה הסבות לכל א״א אולם כי פרטיו

כי חברתה את שתכחיש לאחת אפשר רבות פעמים כי בשוה
מעשיו ולפי עושר א׳  לאדם יגיע האבות זכות שלפי אפ׳  ד״מ הנה

עצמם המעשים לפי ואפי׳  עוני או עושר הכללי החילוק ולפי עוני
א׳  טובה לו שתבא בו הדין יהיה א׳  מעשה איש יעשה כבר
ואולם ההיא הטובה לו שתחסר בו הדין יהיה אחר ומעשה

טוב היותר הצד על הכל את ומכרעת שוקלת העליונה החכמה
פי׳  אחר ממין וענינים א׳  ממין ענינים ואיש איש לכל ומזמנת

אחרת סבה אחר נמשכים וענינים הסבות א׳  אחר נמשכים ענינים
הסבות מן א׳  כפי יהיה שלא לאדם מקרה יקרה לא אמנם

הרבה ידענו וכבר כלם. שידעם לאדם א״א והפרטים שזכרנו
וכמ״ש: למיניהם הענינים כללי כשידענו

[11] Events do not stem from a single cause. As
we have explained, there are various and changing
causes for the events that befall human beings in

this world, whether for good or for ill. It is not the
case that every event that occurs stems from all
these causes; rather, from all these causes, events
befall human beings in the world, and some events
stem from one cause, while others stem from
another. Indeed, the Supreme Wisdom, which
always knows and reflects upon all that is fitting for
the perfection of the totality of creation, weighs all
things together in the depth of its counsel, and
according to this, governs the world in all its details.
For it is impossible for all these causes to always
yield their results equally, as often one cause can
negate its counterpart. For example, it is possible
that according to the merit of the Patriarchs, one
person will receive wealth, and according to his
deeds, poverty, and according to the general
decree, wealth or poverty. Even according to the
deeds themselves, a person may perform one act
for which the judgment is that a good thing will
come to him, and another act for which the
judgment is that this good thing will be withheld
from him. However, the Supreme Wisdom weighs
and decides everything in the most beneficial way,
and arranges for each individual matters of one
kind and matters of another kind. That is, matters
that follow one of the causes, and matters that
follow another cause. Yet, no event will befall a
person that is not in accordance with one of the
causes we have mentioned, and it is impossible for
a person to know all the details. We have already
learned much when we know the general principles
of matters in their various kinds, as it is written.

שהמקרים שתדע צריך ואולם ותכליתיים: אמצעיים מקרים [12]
תכליתיים מקרים הא׳  מינים. ב׳  בהם יש האדם לבני הקורים
האדם על נגזרים שיהיו מקרים תכליתיים פי׳  אמצעיים. והב׳ 

ואמצעיים למעלה. שזכרנו מהסבות א׳  מצד לו ראוים להיותם
והוא לו שראוי אחר מקרה לו יגיע ידם שעל כדי לו שיקרו מקרים

ונפלה פרתו רגל שנשברה ז״ל שפי׳  בי אנפת כי ה׳  אודך כענין
כגון לו יגיע שלא שראוי ממקרה שימלט או תחתיה סימא ומצא

בים. הספינה וטבעה לילך רוצה שהיה בספינה הלך ולא שנתעכב
לו שיקרו האדם של עצמו לצורך שיהיו אפשר אלה אמצעיים וגם

לזולתו רעה או טובה עי״ז לשתבא זולתו לצורך שיהיו ואפשר
שיגיעו שראוי הענינים שתשער כמו העליונה החכמה ואמנם

הכל שימצא עד לו יגיעו ידם שעל האמצעיים ג״כ תשער לאדם
באמת: טוב היותר שהוא למה הדקדוק בתכלית נגזר

[12] Intermediate and Purposive Causes: However,
you must know that the occurrences that befall
human beings are of two kinds. The first are
purposive causes, and the second are intermediate
causes. The meaning of purposive causes is
occurrences that are decreed upon a person

38



Part II – חלק ב

because they are fitting for him by virtue of one of
the reasons we mentioned above. And
intermediate causes are occurrences that befall him
so that through them another occurrence befalls
him that is fitting for him. This is like the verse, ”I
will give thanks to You, O Lord, for though You were
angry with me, Your anger has turned away and
You have comforted me,” which means that his
cow’s leg broke and it fell, and he found a treasure
underneath it. Or it could be that he is saved from
an occurrence that it would not be fitting for him to
experience, such as being delayed and not
boarding a ship he wished to travel on, and the ship
sank at sea. And these intermediate causes, too,
can be for the person’s own benefit, or they can be
for the benefit of another, so that through them
good or bad befalls another. Indeed, Divine
Wisdom, just as it estimates the occurrences that
are fitting to befall a person, also estimates the
intermediate causes through which they will befall
him, so that everything is decreed with the utmost
precision for what is truly best.

ד פרק -- חלק ב Part 2, Chapter 4

ואומות ישראל ענין הוא ית׳  שבהנהגתו העמוקים הענינים מן [1]
עניני ומצד באמת שוים היותם נראה האנושי טבע שמצד העולם
לגמרי. מתחלפים כמינים ונבדלים גדול שינוי שונים הם התורה

שבו מה ונפרש מספיק ביאור זה בענין נבאר עתה והנה
מזה. זה מתחלפים שבו ומה לזה זה מתדמים

[1] Among the profound matters in His [God’s]
providence is the matter of Israel and the nations of
the world. From the perspective of human nature,
they appear to be truly equal, yet from the
perspective of the matters of the Torah, they are
greatly different and distinct, like entirely different
species. Now, we shall explain this matter
sufficiently and expound upon what in it makes
them resemble one another and what in it makes
them differ from one another.

הראשון אדם להם: וההוה ותולדותיו לאדם הראוי מצב [2]
וכבר עתה. האדם שהוא ממה מאד עליון במצב היה חטאו קודם
ההוא המצב לפי האנושיות ומדריגת פ״ג) (בח״א זה ענין ביארנו
כמו״ש נצחיות רמה למעלה ראויה מאד נכבדת מדריגה היתה

עילוי. על עילוי עוד ומתעלה משתלם היה חוטא היה לא ואלו
משוער מספר תולדות להוליד לו היה הטוב המצב באותו והנה

ית׳  בטובו הנהנים לשלימות שראוי מה אמתת ע״פ ית׳  מחכמתו
שהיה אלה התולדות ואמנם ההוא. בטוב עמו נהנים כלם והיו

מיוחדות בהדרגות משוערים ית׳  מלפניו ושוערו נגזרו שיוליד ראוי
זה נמשכים וענפים שרשים ונטפלים ראשיים בהם שיהיה פי׳ 

ומספר האילנות ומספר בענפיהם כאילנות מיוחד בסדר זה אחר
מאד ירד בחטאו והנה הדקדוק. בתכלית משוער הכל הענפים
וכלל וכמש״ל גדול שיעור והעכירות החשך מן ונכלל ממדריגתו
בלתי מאד שפלה במדריגה ועמד ממדריגתו ירד האנושי המין

ולא בראשונה לה שהתעתד הנצחיית הרמה למעלה ראויה
רב פחיתות ממנה פחותה למדריגה אלא ומוכן מזומן נשאר

הזאת השפלה במדריגה כלם בעולם תולדות הוליד זאת ובבחי׳ 
המין מדריגת בכלל מהמצא חדל לא אעפ״כ ואמנם שזכרנו.

המין שהיה הבחי׳  מן עליונה בחי׳  האמיתי שרשו מצד האנושי
לשוב יוכל שלא לגמרי אדה״ר נדחה ולא קלקולו בזמן אז הזה

השפלה במדריגה בפועל נמצא אבל העליונה המדריגה אל
לפני ב״ה האדון נתן והנה העליונה. המדריגה אל כחניות ובבחי׳ 

שיתחזקו הבחירה את הזמן באותו שנמצאו ההם התולדות
במדריגה עצמם ולשים השפלה המדריגה מן להתעלות וישתדלו

העליונה החכמה ששיערה כמו לדבר זמן להם והניח העליונה
לנו עתה שמנחת מה דרך ועל הזה להשתדלות נאות היותו

כמש״ל העה״ב בני בקיבוץ והמדריגה השלימות משיגים לשנהיה
גבול: לו שיהיה צריך השתדלות שהוא מה כל הנה כי

[2] The state befitting man and his offspring, and
what is destined for them: Adam the First, prior to
his sin, was in a very elevated state compared to
what man is now. We have already explained this
matter (in Part I, Chapter 3). And the degree of
humanity according to that state was a very noble
degree, befitting a high, eternal elevation, as stated.
And had he not sinned, he would have been
perfected and elevated further, elevation upon
elevation. And in that good state, it was incumbent
upon him to beget offspring, a number foreseen by
His wisdom, blessed be He, according to the truth
of what is fitting for the perfection of those who
benefit from His goodness, blessed be He, and
they would all have enjoyed that goodness with
him. However, these offspring that he was meant
to beget were decreed and foreseen by Him,
blessed be He, foreseen in specific gradations,
meaning that among them there would be
principals and subordinates, roots and branches,
following one another in a specific order, like trees
with their branches, and the number of trees and
the number of branches, all precisely foreseen. And
behold, through his sin, he descended greatly from
his station and was encompassed by darkness and
obscurity to a great extent, as mentioned above.
And the entire human species descended from its
station and stood in a very lowly degree, unfitting
for the high, eternal elevation that was originally
intended for it. And nothing remained prepared and
ready except for a degree far inferior to it, a great

39



Derech Hashem

inferiority. And in this aspect, he begot offspring in
the world, all in this lowly degree that we have
mentioned. However, even so, the human species,
from its true root, did not cease to exist in a higher
degree than the degree in which the species was at
the time of its corruption. And Adam the First was
not entirely rejected, such that he could not return
to the higher degree, but he was found practically
in the lowly degree, and in potential, capable of
reaching the higher degree. And behold, the
Master, blessed be He, placed before those
offspring who existed at that time the choice to
strengthen themselves and strive to ascend from
the lowly degree and place themselves in the
higher degree, and He granted them time for this
matter, as foreseen by the Highest Wisdom as
appropriate for this endeavor. And in the manner
that He now grants us to attain perfection and the
degree through the gathering of the children of the
World to Come, as mentioned above. For behold,
all that is an endeavor must have a limit.

וענין הפלגה עד החטא מאחר אדם לבני שנתן ההשתדלות [3]
שזה ראוי היות העליונה החכמה ראתה והנה הפלגה:

זמן בתחלה שיהיה פי׳  וענפיי לשרשיי יתחלק ההשתדלות
כי והיינו שבהם לענפים ואח״כ שבתולדות לשרשים ההשתדלות

מן ויתוקן כראוי ענינו שיקבע עדיין צריך היו כלו האנושי המין
שיקבעו ראוי היה הנה ההדרגה סדר ולפי בו שנהיו הקלקולים

לעמוד האדם תולדות של וראשיהם שרשיהם בראשונה
ימשכו הענפים כי וענפיהם הם בה ויעמדו מתוקנת במדריגה

הזה השרשי להשתדלות הזמן הגביל והנה השרש. אחר תמיד
זה שער שהיה הזמנים באותם הנמצאים (מכלל שיזכה שמי

יקבע כראוי עצמו את ויכין הענין) לזה להגיע בידם והיה נפתח
אדם שהוא למי הראויה הרמה למעלה מוכן ויקר טוב א׳  לשרש

להוציא לו שיותן ישיג וכן המקולקל. במצב אדם ולא הטוב במצב
והמצב המדריגה באותה פי׳  בבחינתו. כלם לו הראוים תולדותיו

זמן עד מאדה״ר הזה הזמן והיה בשרשיותו הוא השיג שכבר
האמת דורשים צדיקים חדלו לא הזמן אותו כל והנה הפלגה.

את שיתקנו אותם ומזהירים ועבר שם מתושלח חנוך כגון לרבים
הפלגה בזמן דהיינו הבריות של סאתם שנתמלאו וכיון עצמם

ההשתדלות זמן שיגמר ראוי היות ית׳  משפטו במדת שפט
בבחי׳  ליקבע שראוי מה שיקבע הדברים של קצם ויהיה השרשיי

ואז ההוא. הקץ עת עד ונהיה נתגלגל שכבר מה לפי השרשים
ראוי שהיה המדריגות כל וראה האדם בני כל על ית״ש השגיח
בבחינתם בם וקבעם מעשיהם כפי ההם האנשים בם שיקבעו

שיהיו עליהם נגזר כן הם שהונחו מה כפי והנה כמ״ש. השרשיית
ההוא לשרש ראוי שהיה שוער שכבר מה כפי התולדות. מוציאים

שאר ככל וטבעו בחוקו א׳  כל בעולם קבועים מינים כלם ונמצאו
ובחינתם בחקם תולדותיהם להוציא להם ונותן שבבריות המינים
ראוים העליון המשפט לפי כלם נמצאו ואמנם המינים. שאר ככל

ותולדותיו אדה״ר לה שהגיעו השפלה האנושית במדריגת לישאר
במעשיו נבחר לבדו ואברהם כלל מזה גבוהים ולא החטא מפני

האנושית מציאות כפי ויקר מעולה אילן להיות ונקבע ונתעלה
נתחלק ואז חקו. כפי ענפיו להוציא לו וניתן העליונה במדריגתו

בבחי׳  כלם אבל ידוע במדריגה מהם א׳  כל אומות לע׳  העולם
אחר והנה בעילויו האנושיות בחי׳  וישראל בשפלותו האנושיות

וההנהגה הגלגול והתחיל השרשי שער נסתם הזה הענין
ענינינו נראה שלכאורה שאעפ״י ונמצא ענינו לפי א׳  כל בענפים
היה הפלגה עד אלא כך איננו באמת שוה הקודמים וענין עתה
קץ וכשהגיע זו בבחי׳  הדברים ונתגלגלו האנושיות שרשי הזמן
זמן שהוא אחר זמן והתחיל המשפט כפי הדבר נקבע זה זמן

עתה: בו שעודנו הענפים

[3] The effort granted to humankind from the sin
until the Flood, and the matter of the Flood: The
Supreme Wisdom perceived it fitting that this effort
be divided into roots and branches. That is, there
would first be a time for the effort concerning the
roots in the generations, and subsequently for the
branches within them. This is because the entire
human species still needed its essence to be
properly established and rectified from the
corruptions that had befallen it. According to the
order of progression, it was fitting that the roots
and heads of human generations be established
first, to stand in a corrected state, and that they
and their branches would stand therein, for
branches always follow their root.
The time for this foundational effort was delimited:
whoever merited (from all those existing in those
times when this gate was open and it was within
their power to attain this matter) and properly
prepared himself, would establish a good and
precious root, prepared for the elevated station
befitting a human in a good state, not a human in a
corrupted state. Likewise, he would attain that his
proper generations would be brought forth in his
capacity, meaning in that degree and state that he
himself had attained in his root. This period was
from Adam the First until the time of the Flood.
Throughout that entire time, righteous individuals
did not cease to seek truth for the multitude, such
as Enoch, Methuselah, Lamech, and Eber, warning
them to rectify themselves. When the measure of
the creatures was filled, meaning at the time of the
Flood, His blessed judgment decreed it fitting that
the time of the foundational effort conclude, and
that the matters be finalized, establishing what was
proper to be established in the capacity of the
roots, according to what had already transpired
and occurred until that appointed time.
Then, His blessed Name looked upon all
humankind and saw all the degrees in which those
individuals were meant to be established according
to their deeds, and He established them therein in
their foundational capacity, as stated. And
according to how they were placed, so was it

40



Part II – חלק ב

decreed for them that they would bring forth
generations, according to what had already been
foreseen as fitting for that root. Consequently, all
were found to be fixed species in the world, each
according to its law and nature, like all other
species of creatures, and they were permitted to
bring forth their generations according to their law
and capacity, like all other species.
However, all were found, according to the Supreme
Judgment, to be worthy of remaining in the lowly
human degree to which Adam the First and his
generations had descended due to the sin, and not
higher than that at all. Abraham alone was chosen
by his deeds, elevated, and established to be a
superior and precious tree, according to the reality
of humanity in its highest degree, and he was
permitted to bring forth his branches according to
his law. Then the world was divided into seventy
nations, each in a known degree, but all in the
capacity of humanity in its lowliness. And Israel
was in the capacity of humanity in its elevation.
After this event, the foundational gate was sealed,
and the unfolding and governance of the branches
began, each according to its matter. It is found that
although our present matters and those of the
ancients may appear similar, in truth, it is not so.
Rather, until the Flood was the time of the roots of
humanity, and matters unfolded in this capacity.
When the end of this time arrived, the matter was
established according to the judgment, and
another time began, which is the time of the
branches, in which we still are now.

ונתן גזר ית׳  וחסדו טובו ומרוב לגרים: אב אברהם עשית [4]
יעקרו ומעשיהם שבבחירתם האומות שאר לענפי אפילו מקום
מה והוא ירצו. אם אאע״ה של מענפיו ויוכללו משרשם עצמם

כל בך ונברכו לו ואמר לגרים אב לאברהם ית״ש שעשהו
תחת ישארו בזה ישתדלו לא אם ואולם האדמה משפחות

הטבעי: ענינם כפי השרשיים אילנותיהם

[4] God made Abraham the father of converts. And
out of His abundant goodness and kindness, God
decreed and provided a place even for branches of
other nations who, by their choices and deeds,
would uproot themselves from their own source
and join the branches of our father Abraham, if they
so desired. This is what God, blessed be He, did
for Abraham, making him the father of converts,
and said to him, ”And in you shall all the families of
the earth be blessed.” However, if they do not
strive for this, they will remain under their original
trees according to their natural disposition.

שכלל שכמו שתדע וצריך תורה: מתן עד האומות דין תכלית [5]
כמ״ש עמהם וענפיהם שרשיים לאילנות מתחלק האדם תולדות

שמהם הראשיים הענפים בו יבחנו בפ״ע ואילן אילן כל כן
של אילנו ענפי ואמנם הפרטים. שאר כל ומתפרטים נמשכים

ממצרים שיצאו אותם שהם ס״ר עד הם הנה הכוללים אאע״ה
הבאים וכל א״י נחלקה ולהם הישראלית האומה מהם ונעשית

לאלה והנה האלה. הכוללים לתולדות פרטים נחשבים אחריהם
חסד ואולם פרקו. על זה אילן שעמד נקרא ואז התורה ניתנה

מתן זמן עד עוד דינם שתלה האומות כל עם הקב״ה עשה גדול
אותה מקבלים היו ואם שיקבלוה כלם על התורה והחזיר התורה
רצו שלא וכיון השפלה ממדריגתן שיתעלו להם אפשר היה עדיין

לו שאין סיתום בפניהם השער ונסתם לגמרי דינם נגמר אז
בפרטיהם הענפים מן ואיש איש לכל נשאר זה ואך פתיחה.

א״א: של אילנו תחת בבחירתו ויכנס בעצמו שיתגייר

[5] The purpose of the judgment of the nations until
the giving of the Torah: You must know that just as
the totality of human generations is divided into root
trees and their branches, so too each individual
tree is examined by its principal branches, from
which all other particulars are drawn and detailed.
Indeed, the encompassing branches of Abraham’s
tree are the seventy souls who came out of Egypt,
from whom the Israelite nation was formed, and to
them the Land of Israel was divided. All who came
after them are considered particulars of these
encompassing generations. To these, the Torah
was given, and then it is said that this tree stood at
its appointed time. However, God showed great
kindness to all the nations by deferring their
judgment until the time of the giving of the Torah,
and He offered the Torah to all of them to accept. If
they had accepted it, it would still have been
possible for them to ascend from their lowly station.
Since they did not want to, their judgment was then
completely finalized, and the gate was sealed
before them, a sealing without opening. However,
this remains for each individual from the branches,
in their particulars, to convert himself and enter by
his own choice under Abraham’s tree.

הגזירה היתה לא ואולם העולם: לאומות הניתן החלק [6]
שישארו הגזירה היתה אבל האלה האומות את להאביד

שלא ראוי שהיה אנושיות מין והוא שזכרנו השפלה במדריגה
ואמנם שימצא. לו גרם בחטאו והוא אדה״ר חטא לא אלו ימצא
הקב״ה רצה שפלה שהיא אעפ״י אנושיות בחי׳  בהם שיש כיון

להם שיהיה והיינו האמיתי לאנושיות שראוי מה מעין להם שיהיה
מדריגת מדריגתה שאין אעפ״י ישראל בני נשמות כעין נשמה
יקנו מצות להם ויהיה הרבה מהם שפלה אלא ישראל נשמות

והם לבחינתם שראוי מה כפי ג״כ ונפשיית גופיית הצלחה בהם
להיותם הדברים כל נזמנו הבריאה מתחלת והנה נח בני מצות

ההיזקים שאר כל שנבראו וכמו אדם שיחטא יהיה אם כך
ז״ל: וכמאמרם התנאי על והעונשים

41



Derech Hashem

[6] The Portion Allotted to the Nations of the World:
However, the decree was not to annihilate these
nations, but rather that they should remain in the
degraded state we mentioned. This is a form of
humanity that would not have existed had Adam
the First Man not sinned. It was through his sin that
he caused it to exist. Nevertheless, since there is in
them a dimension of humanity, even though it is
degraded, the Holy One, Blessed be He, desired
that they should have something akin to what is
proper for true humanity. This is that they should
have a soul, a semblance of the souls of the
Children of Israel, even though its level is not the
level of the souls of Israel, but rather much lower
than them. And they shall have commandments
through which they will acquire both material and
spiritual success, according to their capacity.
These are the commandments of the Children of
Noah. And indeed, from the beginning of creation,
all things were ordained to be thus, should man sin,
just as all other damages and punishments were
created conditionally, as our Sages, may their
memory be blessed, stated.

תמצאן לא לעה״ב ואולם הבא: לעולם העולם לאומות המוכן [7]
מציאות ינתן העולם אומות חסידי ולנפש ישראל זולת אומות

כלבוש להם ונטפלים עצמם ישראל על ונספחת נוספת בבחינה
בחקם ואין הטוב מן שיגיע מה להם יגיע זו ובבחי׳  לאדם הנטפל

כלל: מזה יותר שישיגו

[7] The preparation for the World to Come for the
nations of the world: However, in the World to
Come, you will not find nations other than Israel.
And the souls of the righteous gentiles will be
granted existence in an additional, appended
aspect, attached to Israel themselves, like a
garment attached to a person. And in this aspect,
they will attain what they are to attain of the good,
and it is not within their capacity to attain more
than this at all.

שם כך העולם שנחלק בשעה והנה העולם: אומות שרי ע' [8]
האומות על הממונים הם שיהיו המלאכיי מסוג פקידים ע׳  הקב״ה

לא ית״ש והוא עניניהם על ומשגיחים עליהם ומשקיפים האלה
עליהם ישגיח הוא והשר כללית. בהשגחה אלא עליהם ישגיח

זה דבר ועל זה על ב״ה האדון לו שמסר בכח פרטית בהשגחה
מפני לא ואמנם האדמה. משפחות מכל ידעתי אתכם רק נאמ׳ 
ית׳  לפניו וגלוי צפוי הכל כי בפרטיהם ית׳  ידיעתו ח״ו תעדר זה

זה ודבר לפרטיהם ומשפיע משגיח שאינו הוא הענין אבל מעולם
בס״ד: לפנים עוד שנבאר במה תבינהו

[8] Regarding the Ministers of the Nations of the
World: Behold, at the time when the world was

divided thus, the Holy One, Blessed be He,
appointed ministers of the angelic order who would
be in charge of these nations, overseeing them and
supervising their affairs. And He, may He be
exalted, would not supervise them except with
general providence. The minister, however, would
supervise them with specific providence, by virtue
of the authority the Master, blessed be He, vested
in him for this purpose. And concerning this matter,
it is said, ”Only you have I known of all the families
of the earth.” However, it is not for this reason that
His knowledge of them in detail is absent, God
forbid, for all is foreseen and revealed before Him,
may He be exalted, from eternity. Rather, the
matter is that He does not supervise and bestow
influence upon their particulars. And this matter
you will understand when we further explain it, with
God’s help.

ישראל של במעשיהם ואולם העולם: אומות מעשה תולדת [9]
ושעבד כמש״כ ועילוייה הבריאה כל תיקון ב״ה האדון תלה

ולהתעלם ליסתר או ולהשפיע להאיר לפעלם הנהגתו את כביכול
יגרעו ולא יוסיפו לא האומות מעשה אך מעשיהם. ע״פ ח״ו

לעצמם ימשיכו אבל בהסתרו או ית״ש ובגילויו הבריאה במציאות
או שלהם בשר כח ויוסיפו בנפש ואם בגוף אם הפסד או תועלת

יחלישוהו:

[9] The consequence of the actions of the nations
of the world: However, in the actions of Israel, the
Master, blessed be He, has suspended the
rectification and elevation of all creation. As it is
written, He has, as it were, subjugated His
governance to their deeds, to illuminate and
bestow influence, or to conceal and withdraw,
Heaven forbid, according to their actions. But the
actions of the nations will neither add nor detract
from the reality of creation, nor from His divine
manifestation or concealment. Rather, they will
draw for themselves benefit or loss, whether in
body or in soul, and will strengthen or weaken their
fleshly power.

על משגיח הקב״ה שאין אעפ״י ואמנם עליהם: ההשגחה [10]
רבים או יחיד לצורך בהם שישגיח אפשר כבר בפרטיהם האומות

בפ׳  שביארנו האמצעיים המקרים בבחינת זה אמנם מישראל
הקודם:

[10] Divine Providence over them: And indeed,
although the Holy One, Blessed be He, does not
exercise providence over the nations in their
particulars, it is nevertheless possible that He
exercises providence over them for the sake of an
individual or many from Israel. However, this is in

42



Part II – חלק ב

the category of intermediate occurrences that we
explained in the previous chapter.

ה פרק -- חלק ב Part 2, Chapter 5

במה נדבר עתה ההשגחה משפטי ביארנו הנה עד הנה [1]
בהשקפתו הא׳  עיקרים לב׳  יתחלק זה וענין ההשגחה שבאופן

בהשפעתו: והב׳  ית׳ 

[1] Here, we have explained the principles of Divine
Providence. Now we shall speak of the manner of
Providence and its essence, which is divided into
two main aspects: the first concerning His [God’s]
perspective, and the second concerning His
influence.

ית״ש שהוא ידענו כבר ית׳  בהשקפתו ית': השגחתו ענין [2]
ולא בהוה ולא בעתיד לא כלל ידיעה חסרון אצלו ואין כל יודע
ולא מעולם לפניו הוא צפוי כבר ויהיה שהיה מה כל כי בעבר

בכל ית׳  אצלו ונודע לפניו הוא גלוי ההוה וכל דבר ממנו נעלם
על משקיף שהוא נקרא אמנם כלל ממנו נסתר ולא בחינותיו

בגבול מוגבלות גזירות עליהם וגוזר אותם דן שהוא מה הדברים
בעז״ה: לפנים מזה נדבר ועוד בהם החדשם שירצה הזמן

[2] The matter of His Blessedness’s Providence:
We have already learned concerning His
Blessedness’s perception that He, may He be
blessed, knows all, and there is no deficiency of
knowledge with Him whatsoever, neither in the
future, nor in the present, nor in the past. For all
that was and will be is already foreseen before Him
from eternity, and nothing is hidden from Him. And
all that is present is revealed before Him and known
to Him, may He be blessed, in all its aspects, and
nothing is concealed from Him at all. However, it is
called that He perceives things in that He judges
them and decrees upon them decrees limited by
the boundary of time that He wills to renew them
therein. And we shall speak more of this later, with
God’s help.

לפועל ית׳  רצונו שיוציא מה היא השפעתו אך השפעתו: ענין [3]
בריותיו שסידר בהיות והנה חפץ שהוא וההדרגה הסדר באותו

כמו הנה הזה בסדר שחפץ מפני והשתלשלות הדרגה בסדר
בו רוצה כן הנבראים מציאות בבחי׳  זה בהשתלשלות שרצה

מקיימם זה ובסדר עניניהם בכל ופעולותיהם התמדתם בבחינת
ויחסיהם. בענינם שרצה למה בהם ומשפיע בחינותיהם בכל

שתחתיו למלאך והמלאך למלאך ישפיע ית״ש הוא והנה
יפעל האחרון שהמלאך עד מדרגה אחר מדריגה וכן במדריגה

רצונו גזירת שיצאה מה כפי אותו לחדש או דבר לקיים בגשמיות
ית׳  ממנו אלא אינו שהוא מדריגה בכל הוה כל קיום ואמנם ית׳ .

כפי א׳  כל והשתלשלותם הנבראים בכחו מקיים ית״ש הוא כי
ויחסיהם הנמצאים סדר כפי לגשמיות הפעולות הוצאת אבל ענינו

שזכרנו: בהדרגה נעשה זה למעלה שזכרנו

[3] Regarding His Influence: His influence is that
which brings His will into effect in the order and
gradation that He desires. Now, since He arranged
His creations in an order of gradation and
emanation because He desired this order, just as
He willed this emanation in terms of the existence
of the created beings, so too He wills it in terms of
their permanence and their actions in all their
affairs. And in this order, He sustains them in all
their aspects and influences them with what He
willed concerning them and their relationships.
Indeed, He, may He be exalted, influences an
angel, and that angel influences the angel beneath
it in rank, and so on, rank after rank, until the last
angel acts in the physical realm to fulfill a matter or
to renew it, according to the decree of His will, may
He be exalted. However, the sustenance of all that
exists at any given rank is solely from Him, may He
be exalted, for He, may He be exalted, sustains the
created beings and their emanation with His power,
each according to its nature. But the bringing forth
of actions into the physical realm, according to the
order of existing things and their relationships that
we mentioned above, is accomplished through the
gradation we have described.

ב״ה האדון שם והנה במשמרותם: הטבע פקידי פעלת [4]
שנמסר מה בגבורה ולקיים משמרתו על לעמוד פקיד כל בטבע

ב״ה. האדון שסידר הסדר באותו אלא ממשמרתו ידחה ולא בידו
בהיות ואולם אילנותיו להחזיק ויתאמץ ישתדל האילנות שר ד״מ

שיוגזר מה כפי הרוח את הרוח שר יחזיק ית׳  מלפניו הגזירה
בכח מאילנותיו זה כפי ויעקרו זה כפי האילנות שר וידחה עליו

יש כי רב ופרטיות רבה הדרגה האלה בדברים ויש הרוח
הגשמים חלקי כל המחזיקים הגשמי הטבע פקידי המלאכים

מלאכי המניעים הגמול גזרות שרי ועליהם הטבעיים בחוקותיהם
כפי לפרטים פרטים וכמה הגזירות לפי הענינים לסבב הטבע

ית׳ : הנהגתו סתרי נפלאות

[4] The operation of the agents of nature in their
appointed stations: And behold, the Name of the
Master, blessed be He, is in the nature of every
agent to stand at his post and to fulfill with strength
what has been entrusted to him, and he will not be
removed from his station except in the order that
the Master, blessed be He, has ordained. For

43



Derech Hashem

example, the minister of trees will strive and
endeavor to sustain his trees. However, when the
decree comes from Him, may He be exalted, the
minister of the wind will control the wind according
to what is decreed upon him, and the minister of
trees will be removed accordingly, and his trees will
be uprooted by the force of the wind accordingly.
There is great gradation and much detail in these
matters, for there are angels who are agents of
physical nature, sustaining all parts of matter
according to their natural laws. And above them
are the ministers of the decrees of reward, who
move the angels of nature to bring about events
according to the decrees. And there are many
details within details, according to the wonders of
the hidden aspects of His governance, may He be
exalted.

שרשים ותחתונים עליונים הכל על משקיף ית״ש הוא ואולם [5]
כל מסבב ולזה הכללי השלימות על תמיד ומכוין וענפיהם

אלה שהכנתם שנמצא מה כפי בפרטיה הענין ונחלק הבריאה
שראוי מה כפי א׳  כל לנוח ואלה ליצרף אלה ליקרב ואלה לידחות

השלימות: על הבריאה כלל להקים לו שיגיע

[5] However, He, blessed be He, surveys all things,
the higher and the lower, their roots and their
branches, and constantly directs His attention
toward the general perfection. For this purpose, He
causes all creation to come into being, and the
matter is divided in its particulars according to what
is found: some are prepared to be pushed away,
and some to be drawn near; some to be refined,
and some to rest. Each one according to what is
fitting for it to receive, in order to establish the
entirety of creation upon perfection.

בראשית סדרי משנה ברצונו ית״ש הוא והנה הנסים: ענין [6]
כמו שונים בדברים כחפצו ונפלאות ניסים ועושה שירצה עת בכל

ומה הזמן ולפי הענין לפי הבריאה לתועלת נאות היותו שיגזור
לא בראשית מעשה כל עם הקב״ה התנה תנאים שאז״ל זה הוא

עת בכל הוא משנה ודאי כי מעתה דבר הקב״ה ישנה שלא
והודיע הראה הבריאה שבעת הוא הענין אבל גמור. שינוי שירצה

למה והתכלית מציאותם ואמתת ענינם הנבראים שרשי לכל
סוף יהיה ומה בגלגוליהם לסבוב היו עתידים מה ואל נבראו
האמיתי הטוב לתכלית הולך היה שהכל וידעו והשיגו ענינם

בראשית מעשי כל במ״א משז״ל והוא בו ושמחו בדבר ונתרצו
וחוקם ענינם אמתת הקב״ה כשהודיעם ואמנם נבראו. לדעתן

מצטרך שהיה שממה כן כמו הראם גלגולם כל ואמתת
לצדיקים או לישראל הנסים אותם בהם שיעשו היה לשלימותם

בשרשים נאמר הזה הדבר ואמנם הזמנים. באותם מהם
ונקבעו בהשתלשלות נשתלשלו זה כל פי על ואח״כ העליונים

הפקידים עליהם והועמדו להם כראוי בגשמיות הדברים

על יגזור הקב״ה שרוצה ובעת הטבעי בחוקם אותם המחזיקים
כפי הטבעי ממהלכם וישתנו מתפקידם ויעמדו האלה הפקידים
להם הגזירה שהגעת אפשר וכבר הגזירה. עליהם שתהיה מה

או עליהם מלך כמצות ד״מ שתגיע פי׳  שונים בדרכים תהיה
וכיוצא וכו׳  ויחרב סוף בים ויגער שנא׳  כענין שזעם מושל כגערת

בזמנו: הענין לפי הכל הדרכים מן בזה

[6] The Matter of Miracles: And behold, He,
blessed be He, by His will, alters the order of
Creation whenever He desires, and performs
miracles and wonders according to His will in
various matters, as He decrees, which is fitting for
the benefit of Creation according to the
circumstance and the time. And what is this that
our Sages, of blessed memory, said: ”The Holy
One, blessed be He, made conditions with all of
Creation”? It is not that the Holy One, blessed be
He, will not change anything from now on, for
certainly He changes things completely whenever
He desires. But the matter is that at the time of
Creation, He showed and informed all the roots of
the created beings of their essence, the truth of
their existence, the purpose for which they were
created, what they were destined to undergo in
their cycles, and what their ultimate end would be.
And they comprehended and knew that everything
was proceeding towards the ultimate true good,
and they consented to this matter and rejoiced in it.
This is what our Sages, of blessed memory, said in
one place: ”All of Creation was created according
to their will.” And indeed, when the Holy One,
blessed be He, informed them of the truth of their
essence and their law, and the truth of all their
cycles, He also showed them that what was
necessary for their perfection was that those
miracles would be performed upon them for Israel
or for the righteous among them at those times.
And indeed, this matter was stated in the upper
roots, and afterward, according to all this, things
devolved in succession and were established in
physicality as was fitting for them, and the agents
who uphold them in their natural law were
appointed over them. And at the time the Holy One,
blessed be He, desires, He decrees upon these
agents, and they will cease from their function and
change from their natural course according to the
decree upon them. And it is possible that the arrival
of the decree upon them will be in various ways,
meaning that it may arrive, for example, by the
command of a king upon them, or like the rebuke of
a ruler who is enraged, as in the verse, ”And He
rebuked the Red Sea, and it dried up,” etc., and
similar ways, all according to the circumstance in
its time.

44



Part II – חלק ב

ו פרק -- חלק ב Part 2, Chapter 6

עולמו שהנהגת ב״ה האדון סידר מעלה: של דינין הבתי ענין [1]
למה ובין הבחירה בני של המעשים שלמשפט מה בין כלה

הארץ מלכות כעין כסדר יעשה ובריותיו בעולם להתחדש שראוי
דינין בתי והיינו דארעא מלכותא כעין דרקיעא מלכותא אז״ל וכן

בתי סידר הנה כי וזה וחוקותיהם דרכיהם כל עם וסנהדראות
ובסדרים ידועות במדריגות רוחניים נמצאים של שונים דינים

ובגזירתם לישפט הראוים הענינים כל יערכו שלפניהם ידועים
עירין בגזרת יד) ד (דניאל דניאל וכמ״ש הדברים כל יקומו

וכו׳ . פתגמא

[1] The matter of the heavenly courts: The Master,
blessed be He, ordained that the governance of His
entire world, both concerning the judgment of the
actions of the chosen people and concerning what
is fitting to be renewed in the world and its
creatures, should be conducted in an orderly
fashion, akin to the governance of earthly
kingdoms. Thus, it is also stated in our Sages, of
blessed memory: ”The kingdom of heaven is like
the kingdom of earth.” And this is the essence of
the heavenly courts and Sanhedrins, with all their
ways and statutes. This is because He ordained
various courts composed of spiritual beings, in
known ranks and established orders, before whom
all matters worthy of judgment shall be presented,
and by their decree all things shall be established,
as Daniel stated (Daniel 4:14): ”By the decree of the
watchers is the matter...”

בכל מופיע ית״ש הוא והנה שלמעלה: דין בבית הדין [2]
שבאמת הענין תוכן על ומעמידם בם ומשפיע האלה הסנהדראות

לראש שם שהקב״ה הסנהדראת מן ויש לאמתו המשפט שיצא
עומד השמים צבא וכל כסאו על יושב ה׳  את ראיתי שנאמר וכענין

ואלו לזכות מיימינים אלו ז״ל ופירשו ומשמאלו. מימינו עליו
יתב יומין ועתיק רמיו כרסון די עד דניאל ואמר לחובה משמאלים

פתיחו. וספרין יתב דינא ...

[2] The judgment in the heavenly court: And
behold, He, blessed be He, manifests Himself in all
these Sanhedrins, and influences them, and
establishes them upon the true essence of the
matter, so that the judgment is truly rendered. And
there are Sanhedrins where the Holy One, blessed
be He, is placed at their head, as it is stated, ”I saw
the Lord sitting on His throne, and all the host of
heaven standing by Him on His right hand and on

His left.” And the Sages, of blessed memory,
explained: These are on the right for acquittal, and
these are on the left for condemnation. And Daniel
said, ”Until the thrones were cast, and the Ancient
of Days sat down... the judgment was set, and the
books were opened.”

הוא כך הדבר עיקר ואמנם שלמעלה: דין בבית העדים ענין [3]
כל של בדינו נמצא הדקדוק מן כמה למעלה ביארנו כבר הנה

לפי רבות טענות ימצאו האנשים מן איש בכלל הנה כי ואיש איש
מדרכי רבים לדרכים ההוא האיש נידון להיות שונות סבות

בו ימצאו הנה ממנו ומעשה מעשה בכל ג״כ ובפרט המשפט
העולם עניני כל כי רבים צדדין לכמה לחובה ובחי׳  לזכות בחינה
ואולם שונים בדרכים ונמשכים באמת רבות בהרכבות מורכבים

העליונים דינין בבתי מתגלים האלה האמיתיות הבחינות כל
לו מתגלה הב״ד באותו הנמצא הצבא מן א׳  וכל לאמתם האלה

לא כלם הבחי׳  מתגלות כלם שבין עד הבחי׳  מן א׳  ענינו לפי
ההם האמיתיות הבחינות כל לפי הענין ישקל ואז דבר נכחד
שהוא מי יעשהו הזה הגמר ואולם הנאות. כפי הגזירה ותצא
רוצה ב״ה שהאדון דינים מהבתי הוא ואם ההוא בב״ד ראש

לכל יניח לפניו צפוי שהכל אעפ״י הנה לראש שם ויושב
הענין מבחי׳  להם המתגלה כפי שיטענו שלפניו הצבא המשרתים
שאין זה שרש לפי נמצא וכמ״ש. הראוי כפי הדבר ויגמור באמת
שרצה הסדרים בבחינ׳  אלא ידיעתו בבחי׳  העולם את דן הקב״ה

ענין לישפט יבא שלא הוא בזה עוד שסידר וממה לענין. וסידר
שהפקיד מפקידים לפניו שיובא עד מאלה ב״ד בשום מהענינים

הסוג מן פקידים ית׳  בחפצו הפקיד שהנה והיינו זה לענין
לב״ד יבואו ואלה בעולם ההוים הענינים כל על שישגיחו המלאכיי

יבואו ואז להם ונגלה שהשיגו הדברים על ויעידו שלמעלה
האלה הענינים שאין פעמים זכרתי וכבר במשפט. הענינים

האלה מהענינים אחד שום היו לא כי ית׳  ידיעתו אחר נמשכים
בחכמתו וסידר גזר שכן אלא מעולם לפניו צפוי שהכל לו צריכים

אלה ועל באמת. העולם מתנהג הסדרים אלה וע״פ הנפלאה.
שנא׳  כענין במליצותיהם הכתובים שירמזו הוא והענינים הדרכים

המה ה׳  עיני וכו׳  להתיצב האלקים בני ויבאו וכו׳  לראות ה׳  וירד
ואחרים בארץ להתהלך ה׳  שלח אשר אלה הארץ בכל משוטטות

שסידר הסדרים כפי הזאת ההנהגה דרכי על נא׳  הכל כאלה
ולהעיד העולם עניני על להשגיח המופקדים המלאכים ואותם

לשפוט דינים מהבתי א׳  על ית״ש ובהגלותו ה׳  עיני יקראו עליהם
לראות ה׳  וירד נאמר בזמנו המגדל בוני ענין כגון מהענינים ענין
באלה הדמיון שאין שתתבונן צריך ואולם בזה כיוצא כל וכן וכו׳ 

באופן אך בסדרים אלא הארץ במלכות שנעשה מה עם הענינים
מה כפי נעשים בגשמים כי אמיתי הדמיון אין הדברים העשות
ששייך מה כפי וברוחנים עניניהם ובכל בהשגתם בהם ששייך

ובעניניהם: בהשגתם בהם

[3] The matter of witnesses in the celestial court:
The essence of the matter is as follows: We have
already explained above how much detail is found
in the judgment of each individual. For within every
person, numerous claims can be found for various
reasons why that person should be judged in many
ways of judgment. This is especially true for each

45



Derech Hashem

and every deed, for within it, there can be found an
aspect of merit and an aspect of culpability from
many perspectives. Truly, all matters of the world
are complexly composed and proceed in diverse
ways. However, all these true aspects are revealed
in their reality in these supreme courts. To each of
the host present in that court, one of the aspects is
revealed according to its nature, so that among
them all, all aspects are revealed, and nothing is
hidden. Then the matter is weighed according to all
those true aspects, and the decree is issued as is
fitting. The final decision is made by the one who is
the head of that court. If it is one of the courts
where the Master, blessed be He, desires and
presides as head, then even though all is foreseen
by Him, He allows all the ministering hosts before
Him to present their arguments according to what
is revealed to them about the matter in truth, and
He concludes the matter as is proper, as stated.
Thus, according to this root, the Holy One, blessed
be He, does not judge the world according to His
knowledge, but rather according to the order He
willed and established for the matter. And what He
further established in this regard is that no matter
shall come to judgment in any of these courts until
it is brought before them by appointed agents
whom He has appointed for this purpose. This
means that He, in His will, appointed agents from
the angelic orders to oversee all matters occurring
in the world. These agents will come to the celestial
court and testify about the matters they have
grasped and which have been revealed to them,
and then the matters will come to judgment. I have
already mentioned several times that these matters
do not proceed according to His knowledge, for
none of these matters were necessary for Him, as
all was foreseen by Him from eternity; rather, it is
so that He decreed and ordered in His wondrous
wisdom. The world truly operates according to
these arrangements. And it is concerning these
ways and matters that the scriptures allude in their
metaphors, as it is said, ”And the Lord descended
to see,” etc., and ”the sons of God came to present
themselves,” etc., ”The eyes of the Lord are
roaming throughout the whole earth,” ”These are
they whom the Lord sent to walk the earth,” and
others like these. All are spoken concerning these
modes of governance, according to the
arrangements He established. And those angels
appointed to oversee the world’s affairs and testify
about them are called ”the eyes of the Lord.” And
when He, may He be exalted, reveals Himself to
one of the courts to judge a matter, such as the
matter of the builders of the tower in their time, it is

said, ”And the Lord descended to see,” etc., and
similarly all that is akin to this. However, you must
understand that the analogy in these matters with
what is done in earthly kingdoms is only in the
arrangements, but in the manner of execution, the
analogy is not true. For in corporeal matters, they
are done according to what is fitting for them in
their perception and all their concerns, and in
spiritual matters, according to what is fitting for
them in their perception and their concerns.

השטן והוא הקטיגור את ב״ה האדון שם והנה הקטיגור: ענין [4]
דין לתבוע ופקודתו בתוכם השטן גם ויבוא ו) א (איוב בו שנא׳ 

טובו וממדת וישפוטו. הדיינים יתעוררו תובע וכשהוא הדין בבתי
שחטאי ואעפ״י המקטרג שיקטרג עד בדין יתפוס שלא ית׳ 

פי׳  סדרים וסידר חוקים חקק לזה גם ואולם לפניו. גלוים החוטא
ז״ל שכתבו מה וכענין יהיה ומתי יהיה איך המקטרג של לקטרוגו

(ברכות ז״ל מ״ש וכן הסכנה בשעת מקטרג השטן ט) צא, (ב״ר
בזה: כיוצא רבים ופרטים אדם של עונותיו מזכירים שלשה נה.)

[4] The Matter of the Accuser: And behold, the
Master, blessed be He, appointed the accuser,
who is Satan, as it is stated concerning him (Job
1:6), ”And Satan also came among them.” His
charge is to demand judgment in the courts of law,
and when he demands, the judges are aroused and
will judge. And from His attribute of goodness, may
He be blessed, He does not seize in judgment until
the accuser accuses, even though the sins of the
sinner are revealed before Him. However, for this
too, He has legislated laws and arranged orders,
meaning concerning the accusation of the accuser,
how it shall be and when it shall be. This is like
what our Sages, of blessed memory, wrote
(Bereishit Rabbah 91:9), ”Satan accuses at the time
of danger.” Likewise, what our Sages, of blessed
memory, wrote (Berakhot 55a), ”Three mention a
person’s transgressions,” and many details of this
sort.

האלה המשפטים עניני לכל ואולם שלמעלה: הדין חקות [5]
חכמתו שגזרה כמו מסודרים ודרכים חוקים ובפרטיהם בכללם
פרקים בד׳  ז״ל שאמרו מה כגון ולבחינותיו המשפט לזמני ית׳ 

אף. חרון דליפוש מקמי תחלה נכנס מלך שאמרו ומה נידון העולם
קודם שבין וההפרשים מתדנא דיני תרי תבואה שאמרו מה וכן

באלו: כיוצא אחרים פרטים וכמה דין גזר ולאחר דין גזר

[5] The statutes of divine judgment above:
However, for all these matters of judgment, both in
general and in their particulars, there are ordered
statutes and ways, as His wisdom decreed for the
times of judgment and its examinations. For

46



Part II – חלק ב

example, what our Sages of blessed memory said
regarding the four periods in which the world is
judged, and what they said, ”A king enters first
before the divine wrath spreads.” And similarly,
what they said, ”Produce is judged by two
judgments,” and the distinctions between before
the decree and after the decree, and many other
particulars similar to these.

ז פרק -- חלק ב Part 2, Chapter 7

ביארנו כבר הנה השפלים: העצמים לצורך הכוכבים שמוש [1]
ואמנם הנבדלים. בכחות הוא שרשם הגשמים עניני שכל בח״א

להשתרש שצריכים הדרכים בכל האלה הענינים משתרשים שם
שצריכים בצורה גשמיות אל ולימשך ליעתק צריכים ואח״כ
שבהם וכוכביהם הגלגלים הוכנו זה לצורך והנה בו לימצא

שנשתרשו הענינים אותם כל ונעתקים נמשכים ובסיבוביהם
פה ועומדים למטה פה הגשמיות אל ברוחניות למעלה ונזמנו

וכל ומדריגותיהם הכוכבים מנין ואמנם הראויה בצורה
צריך היותו העליונה החכמה שראתה מה כפי היו מחלקותיהם

כח הכוכבים מן נשפע והנה שזכרנו. הזה ההעתק אל ונאות
ענינם נעתק ידיהם שעל שתחתיהם הגשמים העצמים אל הקיום

למטה: בחינתו אל בשרשים למעלה מבחינתו

[1] The function of the stars for the sake of lowly
objects: We have already explained in the first part
that the root of all material matters is in the
separate powers. Indeed, matters are rooted there
in all the ways they need to be rooted, and
afterward, they need to be transferred and drawn
down to materiality in the form they require to exist.
For this purpose, the spheres and their stars were
prepared, through which and by whose revolutions,
all those matters that were rooted and ordained
above in spirituality are drawn and transferred to
materiality here below, and stand here in the
appropriate form. Indeed, the number of the stars,
their degrees, and all their divisions were according
to what the Supreme Wisdom saw as necessary
and fitting for this transfer we have mentioned. And
from the stars, the power of existence is effused to
the material objects beneath them, by means of
which their matter is transferred from its status
above in the roots to its status below.

חקק אחר ענין עוד ואולם למקרים: הכוכבים השפעת [2]
הגשמים מקרי עניני כל שגם והוא האלה בכוכבים הבי״ת

באותה למטה ידיהם על ימשכו למעלה שהוכנו אחרי ומשיגיהם

הזרע החכמה העושר החיים ד״מ להם. לקרות שצריכים הצורה
למטה ונעתקים בשרשים למעלה מוכנים הענינים אלה כל וכיוצא

ידועות במחלקות וזה הכוכבים ע״י הראויה כצורה בענפים
ונתפלגו ידועים. וסיבובים להם שהוחקו מיוחדים ובקיבוצים
ונקשרו למיניהם הגשמים את הקורים המקרים כל ביניהם

מה כפי בהם להתחדש סדריהן כפי שליטתם תחת כלם הגשמים
ואיש: איש כל בה שיתקשר הקישור לפי המערכה מן שיושפע

[2] The Influence of the Stars on Incidents:
However, the Bet (second letter of the Hebrew
alphabet, representing the second sphere of
creation) has also ordained another matter
concerning these stars, which is that all the affairs
of material occurrences and their attainments, after
they have been prepared above, will be drawn
down below by them in the very manner in which
they are destined to occur. For example, life,
wealth, wisdom, offspring, and the like – all these
matters are prepared above in their roots and are
transferred below to their branches in the
appropriate form by means of the stars. This
occurs through known divisions and specific
constellations that have been ordained for them,
and through known revolutions. And all the
incidents that befall material beings of every kind
have been distributed among them, and all material
beings are bound under their dominion according
to their order, to be renewed within them according
to what is influenced from the celestial
arrangement, according to the connection that
each individual will form.

לישראל: זה וביטול הכוכבים להשפעת התחתונים שעבוד [3]
בהם להתחדש כן גם אדם בני כל הסדר לזה נשתעבדו והנה

שתבוטל אפשר כבר אמנם המערכה. מן להם שימשך מה כפי
(שבת אמרו זה יסוד ועל מהם מעליון חזק מכח הכוכבים תולדת
הכח על גובר והשפעתו ית׳  גזירתו כח כי לישראל מזל אין קנו.)

ההשפעה לפי התולדה ותהיה המערכה בהשפעת המוטבע
המערכה: השפעת לפי ולא העליונה

[3] The subjugation of the lower beings to the
influence of the stars, and its annulment for Israel:
Behold, all human beings are also subjugated to
this order, to be renewed within them according to
what is drawn for them from the celestial sphere.
However, it is already possible for the influence of
the stars to be annulled by a force superior to them.
And on this foundation they said (Shabbat 156a),
”Israel has no mazal (destiny/star-influence), for the
power of His decree, blessed be He, and His
influence overcomes the power inherent in the
influence of the celestial sphere, and the outcome

47



Derech Hashem

will be according to the higher influence and not
according to the influence of the celestial sphere.”

ההשפעה משפטי ואמנם הכוכבים: ידי על העתידות ידיעת [4]
החכמה שגזרה מה כפי מוגבלים הם גם הכוכבים של הזאת

המבטים סדרי לפי נודעים מדרכיה וקצת נאות היותו העליונה
סדריה אמתת כל לא אכן השמים. הוברי שמשיגים מה והוא

מהענינים קצת אלא בכוכבים החוזים ישיגו לא ע״כ בזה מתגלית
כמ״ש לתולדותם ביטול יש כבר וכ״ש בשלימות ולא העתידים

אשר: כל ולא מאשר ג) ה, (ב״ר ז״ל אמרו זה ועל

[4] Knowledge of the Future Through the Stars:
Indeed, the judgments of this influence of the stars
are also limited, according to what the Supreme
Wisdom decreed to be fitting. Some of its ways are
known according to the arrangements of the
celestial observations, and this is what the
stargazers attain. However, the full truth of its
arrangements is not revealed in this, and therefore
the astrologers do not attain more than some of the
future matters, and not completely. All the more so,
there is already nullification of their consequences,
as it is stated. And concerning this, the Sages of
blessed memory said (Bereishit Rabbah 5:3):
”Ma’asher v’lo kol asher” (meaning, ”and some, but
not all”).

ח פרק -- חלק ב Part 2, Chapter 8

סדרי כל יסוד היות הוא ית׳  בהשגחתו מאד שיבחן ממה [1]
שבט שנאמר וכענין הדין וקו המשפט יושר ודרכיה ההשגחה
ואמנם ארץ. יעמיד במשפט מלך וכתוב מלכותך שבט מישור

אוהב הוא והנה להטיב אלא הקב״ה של חפצו שאין באמת ידענו
עצמה האהבה שמטעם אלא בנו את האוהב כאב ברואיו את
כי שנאמר וכענין באחריתו להטיבו בנו את האב שייסר ראוי
שהמשפט ונמצא מיסרך. אלקיך ה׳  בנו את איש ייסר כאשר

מכת הקב״ה של מוסרו ואין נובע הוא האהבה ממקור עצמו והדין
שזכרנו. וכמו בנו, בטובת הרוצה אב מוסר אלא ומתנקם אויב

יהיה עצמו שהמוסר הא׳  ענינים ב׳  נולדים זה משרש ואולם
הדין את תמזוג עמה האהבה כי ואכזרי קשה ולא ממותק

האדון יעבור לכך צריכה כשהשעה שלפעמים והב׳  ברחמים.
את וחנותי שנא׳  וכענין ברחמים וינהג לגמרי הדין שורת על ב״ה
הקב״ה שרצה בהיות והנה ארחם. אשר את ורחמתי אחון אשר

לאיש לשלם הגמול משפטו וכיושר במעשיו האדם בבחירת
האדם למעשה הנהגתו את הוא משעבד כביכול הנה כמעשהו
האדון הנה באמת אך מעשיו כפי אלא לו ירע ולא לו ייטיב שלא

מתפעל ולא לזולתו צריך ואינו חק לשום משועבד אינו ב״ה
וינהג יפעל הנה מרוממותו להשתמש כשרצה וע״כ דבר משום

ינהג המשפט להנהגת ואולם כלל עיכוב או הכרח בלי רצונו כפי
על העברה נאות היות חכמתו כשתגזור אך שזכרנו השעבוד כפי

על ויעבור שליטתו ויחוד מרוממותו ישתמש הנה הדין שורת
השגחה מיני ב׳  כאן נמצאו כחו. בעוצם קלקול כל ויתקן פשע

משגיח הדרכים ובב׳  והיחוד השליטה והשגחת הש״י השגחה
המשפט בהשגחת משגיח הוא הנה כי ברואיו על תמיד ית׳  כבודו
לקיים השליטה בהשגחת ומשגיח המעשה כל את תמיד לשפוט

האדם: בני מעללי ברוע תחרב ולא הבריאה את ויכלתו בכחו

[1] That which is most profoundly examined in His
blessed providence is that the foundation of all the
ways and paths of providence is the uprightness of
justice and the straightness of judgment, as it is
stated, ”A scepter of uprightness is the scepter of
Your kingdom.” And it is written, ”A king
establishes the land through justice.” Indeed, we
truly know that the Holy One, blessed be He,
desires only to bestow good, and behold, He loves
His creations as a father loves his son. However,
for the sake of love itself, it is fitting that a father
chastise his son to improve him in his future, as it is
stated, ”For as a man disciplines his son, so the
Lord your God disciplines you.” Thus, we find that
justice and judgment themselves stem from the
source of love, and the chastisement of the Holy
One, blessed be He, is not from the aspect of an
enemy and avenger, but rather the chastisement of
a father who desires his son’s welfare, as we have
mentioned. From this root, two matters arise: The
first is that the chastisement itself will be sweetened
and not harsh or cruel, for love mingles judgment
with mercy. The second is that sometimes, when
the hour requires it, the Master, blessed be He, will
completely set aside the rule of judgment and act
with mercy, as it is stated, ”And I will have mercy
on whom I will have mercy, and I will have
compassion on whom I will have compassion.”
Now, since the Holy One, blessed be He, desired
that man be rewarded for his deeds according to
the justice of His judgment, giving recompense to
each according to his deeds, He, so to speak,
subordinates His governance to man’s actions, not
benefiting him or harming him except according to
his deeds. But in truth, the Master, blessed be He,
is not subservient to any law, nor does He require
anything from others, nor is He affected by
anything. Therefore, when He wishes to exercise
His loftiness, He acts and governs according to His
will without any necessity or delay whatsoever.
However, for the governance of judgment, He
governs according to the subordination we have
mentioned. But when His wisdom decrees that it is
fitting to set aside the rule of judgment, then He will
exercise His loftiness and unique dominion, and

48



Part II – חלק ב

overlook transgression and rectify all ruin with the
might of His power.
Thus, we find here two kinds of providence: the
providence of judgment and the providence of
dominion and uniqueness. In both these ways, His
blessedness, may He be exalted, always watches
over His creations, for He watches with the
providence of judgment to always judge all deeds,
and He watches with the providence of dominion to
sustain creation with His power and ability, so that
it not be destroyed by the evil deeds of humankind.

עוד שתדע שצריך וממה הזה: עולם של והרע הטוב המצב [2]
והב׳  שלגוף למה הוא הא׳  מינים לב׳  תחלק השפעתו גם הנה כי

למה דהיינו ענינה ביארנו כבר שלגוף למה שלנפש. למה
במה הוא שלנשמה למה בעה״ז. ושלותו האדם שלהצלחת

ומעלתו ויקרו ית׳  אליו האדם ובקרבת וידיעה שבהשכלה
בני שיהיו הוא באמת העה״ז של הטוב המצב הנה כי הנפשיית.
גלוי האמת ויהיה בוראם בעבודת ועוסקים לחכמה דבקים האדם

תמצא ולא מושלך והתרמית ונכנע נרדף הרשע ויהיה וברור
תמצאנה הטובות המדות וכל ית׳  אליו בלתי בעולם עבודה

תרבה זה וכנגד ותמאסנה הרעות המדות ותרחקנה ותגברנה
האדון ויהיה ונזקים ומכאובים יסורים ימצאו ולא והשקט השלוה

שמחים ומעשיו מעשיו על ושמח בעולמו בגילוי כבודו משרה ב״ה
אחרי שטופים האדם בני בהיות זה לכל וההפך לפניו. ועלזים
כי לעבודה פונים ולא ממנה ורחוקים בחכמה ומואסים התאוה
התרמית ומצליח גובר והרשע ארצה והאמת כלום או מעט אם
נעדרות הטובות והמדות בעולם נכריות ועבודות רבה והטעות
שלוה ואין חסר ההשקט זה וכנגד מאד נמצאות רעות והמדות

והעולם מעולמו כבודו מסתיר ב״ה והאדון רבים והנזקים והיסורין
על שמח הקב״ה ואין לטבע ומשולח למקרה נעזב כאלו הולך

היא מה ויודעים מכירים ולא לפניו שמחים האדם בני ואין מעשיו
והטובים גוברים הרעים כזה ובזמן בוראם לפני הבריות שמחת

הענינים שבכל למה ית׳  ממנו יושפע שהנה ונמצא נשפלים
שבו הענינים שבכל ולמה שזכרנו המצב בחלקי לגוף השייכים

לנפש: השייכים

[2] The good and bad states of this world. You
should also know that its influence is divided into
two kinds: the first is for that which pertains to the
body, and the second is for that which pertains to
the soul. We have already explained the matter of
the body, that is, that which pertains to man’s
success and tranquility in this world. That which
pertains to the soul is in its understanding and
knowledge, and in man’s closeness to Him,
blessed be He, and his spiritual elevation. For truly,
the good state of this world is that men cleave to
wisdom and are occupied with the service of their
Creator, and truth is revealed and clear, and
wickedness is pursued and subdued, and
deception is cast out, and no service is found in the
world except unto Him, blessed be He. And all

good traits will be found and will prevail, and evil
traits will be distanced and despised. In opposition
to this, tranquility and peace will abound, and
suffering, pain, and damage will not be found, and
the Master, blessed be He, will manifest His glory
openly in His world, and will rejoice in His works,
and His works will be joyful and exultant before
Him. And the opposite of all this is when men are
steeped in desire and despise wisdom and are
distant from it, and turn to service only a little or not
at all, and truth is trampled underfoot, and
wickedness prevails and succeeds, and deception
and error are abundant, and foreign services are in
the world, and good traits are absent, and evil traits
are found in abundance. In opposition to this,
tranquility is lacking, and there is no peace, and
suffering and damage are many, and the Master,
blessed be He, conceals His glory from His world,
and the world proceeds as if abandoned to chance
and surrendered to nature, and the Holy One,
blessed be He, does not rejoice in His works, and
men do not rejoice before Him, nor do they
recognize and know what the joy of creatures is
before their Creator. And in such a time, the wicked
prevail and the righteous are humbled. And it is
found that He, blessed be He, will bestow upon it
that which pertains to all matters of the body in the
parts of the state we have mentioned, and that
which pertains to all matters of the soul.

כבר והנה פנים: הסתר השפעה פנים הערת השפעה [3]
מצב הוא בעה״ז האדם של מצב שאולם פ״ד בח״א נתבאר

בו ומשתתפת נרכבת וההארה בו שרשי והחשך שהחומריות
האדם של תולדתו בראשית והנה והשכל. הדעת שממנה

דעתו. ירבה כך הנער התגדל וכפי מועט ודעתו רב סכלותו
מה כפי כי ית׳  השפעתו היא האלה המציאיות לכל הסבה ואמנם
ושרש ובפרט בכלל וענין מציאות בו ימצא כן האדם על שיושפע
בח״א למעלה שביארנו והסתרם ית׳  פניו הארת ענין הוא הכל

השפעה והנה שהם. בכ״מ והרע הטוב מציאות שרש שהוא פ״ד
החכמה שתגזור מה כפי הסתרם או הפנים הארת ע״פ נמשכת

ומהשפעת והיקר הזכות הריבוי יולד ההארה ומהשפעת העליונה
שמציאות ובהיות והשפלות העביות החסרון יולד ההסתר

האלה מהענינים מורכבים להם הראויה וההנהגה הנמצאים
יהיו בו להמלא שראוי ובמה עצמו א׳  בנמצא כי רבה הרכבה
עביות עניני אחרת בבחינה ריבוי ועניני א׳  בבחי׳  חסרון עניני

להם שתושפע השפעה ע״כ יקר ועניני שפלות עניני זכות וענינו
מן הרכבות בענינה שיהיה צריך בם המצא שראוי מה לפי

מה וכפי במושפעים שיולד שראוי מה כפי ההסתר ומן ההארה
הענינים שיושרשו וההדרגה שיוסדר הסדר וכפי בה שישתרש
כלל וזה וגבולותיה בחינותיה בכל התולדה תצא כן בהשפעה

שהם: מקום בכל והמקרים המציאיות לכל גדול

[3] The influence of the shining of His countenance,
and the influence of the hiding of His countenance:

49



Derech Hashem

It has already been clarified in Part I, Chapter 4,
that man’s state in this world is one in which
materiality and darkness are inherent, and
illumination is acquired and participates within it,
from which arise knowledge and intellect. Indeed,
at the beginning of man’s existence, his ignorance
is great and his knowledge is little, and as the youth
grows, so does his knowledge increase. The cause
of all these existences is His blessed influence, for
according to what is influenced upon man, so will
he be found to possess existence and essence, in
general and in particular. The root of all this is the
matter of the shining of His countenance and its
concealment, which we explained above in Part I,
Chapter 4, and which is the root of the existence of
good and evil wherever they are.
Now, influence is drawn according to the shining of
the countenance or its concealment, as supreme
wisdom decrees. From the influence of illumination
is born abundance of merit and preciousness, and
from the influence of concealment is born
deficiency, sin, and degradation. Since the
existence of beings and their proper governance
are greatly compounded from these matters—for
within a single being itself, and in what is fitting to
be filled within it, there will be matters of deficiency
in one aspect, and matters of abundance in another
aspect; matters of sin and matters of merit; matters
of degradation and matters of
preciousness—therefore, the influence that will be
influenced upon them, according to what is fitting
for them to possess, must itself be compounded of
illumination and concealment, according to what is
fitting to be born in those influenced, and according
to what will be rooted within them, and according
to the order that will be arranged and the gradation
by which matters will be rooted in the influence, so
will the outcome emerge in all its aspects and
boundaries. This is a great principle for all
existences and occurrences, wherever they may
be.

מצבי כלל אל כשנביט העולם: במצבי רביעית הדרגה [4]
עליהם שיעדו ומה בו שקרו המקרים כפי הבראו מאז העולם

כלו האנושי המין ונחשוב רביעית הדרגה בדבר נמצא הנביאים
מצב נמצא והנה כראוי. פרקו על עמדו עד הולדו מעת א׳  כאדם

ממנו שנעדרה גדול תגבורת בו גבר והחשך שהסכלות א׳ 
שקראו מה והוא גדול העדר ובשלימותו בי״ת האמיתית הידיעה
שזכרנו מזה טוב מצב הוא הב׳  המצב תהו. אלפים שני החז״ל

ית׳  מציאותו ידיעת ת״ל לנו יש שהנה זה זמננו כמצב והוא
ואין אות אין אמנם עובדים אנחנו ולפניו אתנו ה׳  ותורת ושלימותו

מה אמנם כי רה״ק שהיא האמיתית ההשכלה וחסרה נביא
שמשכיל מה לגבי האנושי עסקו ע״י בשכלו משכיל שהאדם

טוב ג׳  מצב הנשמה. אל הגוף כערך אלא אינו נשפע שכל ברוח
ונבואה ומופתים אותות היו שכבר בה״מ זמן כמצב הוא מזה

אלא בכלו מתפשט הזה השפע נמצא לא אך האדם במין
מצב ועיכוב. מניעה לדבר נמצא כבר כי בקושי להם וגם ביחידים

ימצא שלא לע״ל הנביאים עליו שייעדו מה והוא מכלם טוב ד׳ 
קושי בלא האנושי המין כל על שפוך יהיה ורה״ק כלל הסכלות

והלאה משם כי האנושי המין של בנינו שנגמר יקרא אז והנה כלל
יתענג: נצחים נצח ועד לו יהיו עילוים

[4] The fourth degree in the states of the world:
When we observe all the states of the world from its
creation, according to the events that occurred
within it and what the prophets foretold concerning
them, we find a fourth degree. We shall consider
the entire human species as one person, from his
birth until he reaches his proper maturity. We find
one state in which ignorance and darkness
predominated to a great extent, wherein true
knowledge of the Blessed One and His perfection
was greatly absent. This is what the Sages called
the two thousand years of void. The second state is
better than the one we mentioned, and it is like the
state of our present time. For we have, thanks be
to God, knowledge of His existence, His perfection,
and the Law of God is with us, and before Him we
serve. However, there are no signs, no prophets,
and true enlightenment, which is the Holy Spirit, is
lacking. For what a person comprehends with his
intellect through human endeavor is, in comparison
to what is comprehended by the spirit of intellect
that flows from above, merely like the body in
relation to the soul. The third state, better than this,
is like the state of the Temple period, when there
were already signs, wonders, and prophecy among
humankind. But this abundance was not found to
be spread throughout all of them, but only among
individuals, and even for them with difficulty, for
there was already an impediment and a hindrance
to it. The fourth state is better than all of them, and
it is what the prophets foretold for the future, that
ignorance will not be found at all, and the Holy
Spirit will be poured out upon all humankind
without any difficulty. Then it will be called that the
building of the human species is complete, for from
then onward, it will have ascents, and for all
eternity, it will delight.

הנפשיית ההשפעה ובבחינת הנפשית: ההשפעה גבולי [5]
התנאים ושאר והמקום הזמן בבחינת גבולים עוד נמצאו שזכרנו
מן בעתים ומתגלה נמצא להיות ב״ה האדון וסידר חקק הנה כי

וכן אחרים בעתים שיתגלה מה זולת ידועים בדרכים העתים
רבות בבחינות זה וכל אחר. במקום שיתגלה מה זולת במקום

של לתיקונן הראוי כפי הדקדוק בתכלית משוערים ופרטים

50



Part II – חלק ב

שבהם הקדושים והמקומות הימים קדושת נתלית ובזה הבריות
זכות הארה יותר ויקבלו גדול יותר שפע האדם בני יושפעו

המשוערת: ההדרגה כפי ומעלה

[5] The Limits of Psychic Influence: And
concerning the psychic influence we have
mentioned, there are found further limits in terms of
time and place and other conditions. For the
Master, blessed be He, has decreed and ordained
that [existence and revelation] should be found and

revealed at certain times in certain ways, distinct
from what is revealed at other times, and similarly
in certain places, distinct from what is revealed in
other places. And all of this is in many aspects and
details meticulously calculated, as is fitting for the
perfection of creatures. And herein lies the sanctity
of holy days and holy places, in which human
beings will be influenced with a greater abundance
and will receive more illumination, merit, and
elevation, according to the calculated gradation.

51



Derech Hashem

52



Chapter 4

Part III: The Soul

בנשמה -- שלישי חלק

5 Chapters

א פרק -- חלק ג Part 3, Chapter 1

ענין פ״ג בח״א נתבאר כבר הנה המדברת: הנפש ענין [1]

דהיינו אחר נברא בשום נמצא שלא מה בו שנמצא האדם

הגוף מזה זה ונבדלים רחוקים מציאיות ב׳  בו שנרכבו ההרכבה

הב״ח לכל שיש כמו נפש מציאות באדם יש הנה כי וזה והנשמה

הזאת הנפש וענין בטבעו החקוקה והשכלה לרגשה משמשת

אחרי הזרע בתוך ובא נמשך מאד דק א׳  מציאות הוא הב״ח בכל

שראוי מה כפי הגוף את ובונה והולך מתפשט עצמו והוא הקלטו

וכן ההרגש תלוי ובו בהתגדלו עמו מתפשט וכן ההוא למין

הפרש יש עצמם בב״ח הנה כי ההוא למין הראויה ההשכלה

כלם מהשכלת נבדלת האדם בני והשכלת מהשכלתם גדול

הטבעי חקה כפי הזאת בנפש נעשה זה כל ואולם גדול הבדל

שהוא מה לפי ומין מין בכל לה המשמשים הכלים הכנת וכפי

השכל והזכרון הדמיון כגון וכחות בחי׳  יבחנו האדם בנפש והנה

ופועלים ידועים בגבולים מוגבלים בנפש כחות כלם והרצון

מיוחדים: בדרכים

[1] The Matter of the Speaking Soul: It has already
been clarified in Chapter 1, Section 3, the matter of
man, in whom there exists that which is not found
in any other creature. This is the composition
wherein two distant and distinct existences are
composed within him, the body and the soul. This
is because, indeed, there exists in man a

soul-existence, just as all creatures possess,
serving sensation and intellect engraved in their
nature. The matter of this soul in all creatures is a
very fine existence, drawn and coming within the
seed after its conception. It itself expands and
proceeds to build the body according to what is
fitting for that species. Likewise, it expands with it
as it grows, and in it depends sensation, as well as
the intellect fitting for that species. For indeed, in
the creatures themselves, there is a great difference
in their intellect, and the intellect of human beings
is greatly distinguished from the intellect of all of
them. However, all of this is accomplished in this
soul according to its natural law and according to
the preparation of the vessels serving it in each
species, according to what it is. And indeed, in the
human soul, faculties and powers are examined,
such as imagination, memory, intellect, and will, all
of them powers within the soul limited by known
boundaries and operating in specific ways.

באדם עוד נמצא זה כל מלבד אמנם הנבדלת: הנפש ענין [2]
אלא באדם בביאתו התכלית ואין מאד ועליון נבדל נפשיי מציאות

מעשיו להיות שם ליקשר לו שיש העליונים בשרשים לקשרו
הזה ובמציאות גדול בכח העליונים בכחות תולדתם מולידים
וממנו העליונים המקורות מן האדם אל הנשפע השפע נמשך

התחתונה את מנהגת העליונה והנפש בגוף וממנה שזכרנו בנפש
לפי האדם מזמני זמן בכל המצטרכות הפעולות בה ופועלת

והנה העליונים עם מתקשר שהוא והקשר מתיחס שהוא היחס
דק היותר בחלק והתחתונה בתחתונה מתקשרת הזאת הנפש

זה: עם זה מתקשרים הנשמות וב׳  הגוף ונמצאו שבדם

53



Derech Hashem

[2] The Matter of the Separate Soul: Beyond all
this, there exists in man a distinct and exceedingly
elevated spiritual reality, a soul. Its purpose in
being in man is solely to connect him to the higher
roots to which he can be attached, so that his
actions may generate their consequences in the
higher powers with great force. Through this reality,
the divine flow that is bestowed upon man is drawn
from the supernal sources, and from there into the
soul we have mentioned, and from it into the body.
The higher soul governs the lower soul and effects
within it the necessary actions at every stage of
man’s life, according to the relationship he
maintains and the connection he forms with the
higher realms. Now, this higher soul connects with
the lower soul, and the lower soul connects with the
most refined part of the blood. Thus, the body and
the two souls are interconnected with one another.

מפני והנה ממנו: והתפעלה בגוף הנבדלת הנפש פעולת [3]
התחתונה הנפש ע״י בגוף זאת נפש שנקשרת הזה הקשר
ההשתתפות ממנה ונמנע פרטיים בגבולות מוגבלת נמצאת

מתקשרת היותה זמן כל ונבדלים הרוחניים הנמצאים עם והעסק
הגוף ממעשי ומתפעלת האדם חיי ימי כל דהיינו הגוף עם

בכחות ולידבק ממנו לנטות או הבי״ת באור ידם על להתקשר
התרחקה או המעותד לשלימות הכוננה תלוי ובזה הטומאה

התחתונה הנפש את ומנהגת באדם פועלת והיא ממנו
בה ומולדת הכנתה לפי ההשכלה ציורי בה וחוקקת ומדריכתה

לו: תטה אשר הצד כפי והרצון המחשבות

[3] The action of the separated soul in the body
and its being affected by it: And behold, because
of this connection by which this soul is bound to
the body through the lower soul, it is found to be
limited by specific boundaries, and participation
and engagement with spiritual and separated
beings are prevented from it as long as it is
connected to the body, that is, throughout the days
of a person’s life. It is affected by the actions of the
body, to connect through them to the light of the
Divine Presence, or to deviate from it and cleave to
the forces of impurity. In this lies the preparation for
the perfection that is destined, or its distancing
from it. And it acts in the person, governs the lower
soul, guides it, and engraves within it the forms of
intellect according to its preparation, and implants
within it thoughts and desires according to the side
to which it inclines.

אעפ״י ואמנם ומקריהם: הנפש בכלל שנבחנים חלקים [4]
חלקים בעלת היא באמת הנה אחת נפש כלל ע״ד שקראנוה

הם רבות שנפשות לומר נוכל וכבר שונות ומדריגות רבים

נבנית שמכלם וכמו השלשלת כטבעות בזו זו שמתקשרות
הנפשיות המדריגות אלה מכל כן לה שראוי כמו ההיא השלשלת

בזה זה קשורות וכלם שזכרנו העליונה הנפש כלל נבנה
אפשר וכבר וכמ״ש. בדם והתחתונה התחתונה בנפש והאחרונה
אח״כ וישובו הזמנים מן בזמן האלה החלקים מן קצת שיסתלקו

מכל רושם יראה ולא אח״כ להם וילכו מדריגות עליהם יתוספו או
מורגש דבר בגוף האלה הנפשות פעולת אין כבר כי כלל בגוף זה

פעולתם אלא בהרגש ולא בחיות לא גורעים או מוסיפים ואינם
העליונים השרשים עם ויחסו באמתו האדם של ענינו שהוא במה
הנשמה ענין הוא זה מכלל והנה בם. ליקשר ראוי שהוא מה כפי
יציאתה ולא ביאתה ואין במ״ש לה והולכת בש״ק שבאה יתירה

נפש ונקראים לה׳  מתחלק הנשמה חלקי כלל והנה לגוף נרגשים
יחידה: חיה נשמה רוח

[4] Parts Examined within the Totality of the Soul
and Its States: Although we have referred to it as a
single, unified soul, it is, in truth, possessed of
many parts and diverse levels. Indeed, we can say
that many souls are interconnected, like links in a
chain. Just as a chain is constructed from all these
links as is fitting, so too is the supreme soul we
have mentioned constructed from all these psychic
levels. All of them are bound to one another, the
latter to the former, and the former to the blood, as
has been stated. It is also possible for some of
these parts to depart at certain times and then
return, or for further levels to be added to them,
and they will then proceed without any trace of this
being perceived in the body at all. For the activity
of these souls is no longer something perceptible in
the body, nor do they add or subtract from vitality
or sensation. Rather, their activity pertains to what
is truly the essence of man and his relationship with
the higher roots, according to what is fitting for him
to be connected to them. And from all this arises
the matter of the additional soul that comes on the
Sabbath and departs on the eve of the Sabbath,
and neither its arrival nor its departure are
perceived by the body. Indeed, the totality of the
soul’s parts is divided into five, and they are called
Nefesh, Ruach, Neshamah, Chayah, and Yechidah.

מקרים הזאת העליונה לנשמה יש ואמנם חזי: מזליה ענין [5]
בקישוריה נקשרת שהיא ואעפ״י ענינה כפי לה ראוים מיוחדים
קשרה שאין מה הרוחנים עם ענין קצת לה נשאר כמ״ש. בגוף

וניכר מורגש דבר מזה ונולד נמשך אין אמנם ממנה. מונע בגוף
משז״ל והוא המיעוט ע״ל לפעמים אלא ומחשבתו האדם בשכל
הזאת לנפש הענין הגיע שכבר חזי מזליה חזי לא דאיהו אע״ג
אלא שלם ציור והשכל המחשבה אל ממנה הגיע ולא העליונה

יותר: ולא התעוררות קצת

[5] The matter of its fortune is seen: And indeed,
this higher soul has special circumstances befitting

54



Part III – חלק ג

its nature, even though it is bound by its
connections to the body, as stated. It retains some
connection with the spiritual beings, which its
connection to the body does not prevent. However,
nothing perceptible and discernible to human
intellect and thought is drawn and born from this,
except at times, to a minimal extent. This is as our
Sages, of blessed memory, stated: ”Even though
he himself does not see, his fortune sees.” This is
because the matter has already reached this higher
soul, but has not yet conveyed a complete image
to the thought and intellect, only some stirring and
no more.

לב׳  הזמן לחלק העליונה החכמה ראתה ואולם החלום: ענין [6]
כי והלילה היום והיינו למנוחתם והא׳  הבריות לפועל הא׳  חלקים.

הב״ח בטבע ושם המנוחה זמן והלילה המעשה זמן הוא היום
הזמן ובאותו מעמלם מנוחה ולרוחותיהם להם שתהא כדי שיישנו
חדשים וישובו והנפשיים הגופיים חלקיו בכל כח מציאותם יחליף

כחותיו ישן האדם בהיות והנה כבראשונה. לעבודתם לבקרים
הדמיון ורק ושוקטת נחה ג״כ והשכלתו שקטות והרגשותיו נחות
משארית לו שיזדמן מה כפי ענינים ויצייר וידמה וילך יפעל לבדו

האידים מן אליו שיגיע ומה היקיצה בעת בו שנצטייר מה
מן ואם הטבעיות הליחות מן אם המוח אל העולים והעשנים

חקק ואמנם האדם. בני לכל אשר החלומות ענין וזה המאכלים
הזמן באותו קצת תנתק שזכרנו העליונה שהנפש עוד הבי״ת

מתעלים יהיו הרוח עד דהיינו ממנה וחלקים הגופניים מקישוריה
עם נשאר יהיה הנפש שהוא הא׳  החלק ורק הגוף מן ומתנתקים
שהונח במה ישוטטו המנותקים החלקים והנה התחתונה הנפש

הטבע פקידי פקידים עם הרוחנים עם וענין עסק להם ויהיה להם
שיזדמן מה כפי השדים עם או הקבלה ממלאכי מלאכים עם או

שהשיגה מה הענין תמשיך ולפעמים מהסבות סבה לפי לה
ויצייר הדמיון מזה ויתעורר התחתונה הנפש עד בהשתלשלות

או אמיתי יהיה שהשיגה שהענין אפשר וכבר דרכיו. כפי ציורים
עד ימשך עצמו הענין וזה השיגתהו ידי שעל האמצעי כפי כוזב
מן רב ובתערובת גדול בבלבול לפעמים בדרכיו ויצטייר הדמיון
בירור ביותר ולפעמים האידים מן הנמשכים הנפסדים הציורים

שעתיד ממה הזה אמצעי ע״י אזן וגילוי הודעה לאדם הגיע וכבר
מן א׳  ע״י לנשמה הדבר שיודע ית׳  בגזירתו זו ויקרה עליו לבא

ויצטייר הנפש עד הדבר וימשך שיהיה מן מאיזה המשרתים
העליונה. החכמה שתגזור מה כפי בבירורו או בסיתום בדמיון
אנשים אזן יגלה אז וכו׳  לילה חזיון בחלום נאמר זה דבר ועל

מה מצד או עצמו מצד הדמיון ציורי החלומות כלל נמצא
אלה בכל הפועל אין ואולם שתשיג מה לפי הנשמה שתעוררהו
ממשכת והנשמה לנשמה שמודיע הרוחנים הכחות מן א׳  אלא
יהיה הקדש ממשרתי ההוא הכח ואם שכתבנו. כמו הדמיון עד

מ״ש והוא כוזב הדבר יהיה ההפך מכחות ואם אמת הדבר
של תערובת יש ובכלם שד ע״י כאן מלאך ע״י כאן נה.) (ברכות
בלא לחלום א״א מ״ש והוא עצמו הדמיון של הנפסדים הציורים

חלומות והם נמצאים אחרים חלומות עוד אך בטלים דברים
בס״ד: בפ״ע ענינה ונבאר הנבואה

[6] The matter of dreams: However, the Supreme
Wisdom saw fit to divide time into two parts. One

for the activity of creatures, and one for their rest.
This is the day and the night, for the day is the time
of action, and the night is the time of rest. It is in
the nature of living beings to sleep, so that they and
their souls may have rest from their toil. During that
time, their physical and spiritual faculties are
renewed in all their parts, and they return refreshed
in the morning to their service as before.
Now, when a person sleeps, their faculties are at
rest, their senses are quiet, and their intellect is also
at rest and quiet. Only the imagination alone is
active, going and imagining and picturing matters
according to what occurs to it, from the residue of
what was impressed upon it at the time of waking,
and from what reaches it from the humors and
vapors rising to the brain, whether from natural
bodily fluids or from food. This is the nature of
dreams for all human beings.
However, the Divine Will also decreed that the
higher soul, which we mentioned, should detach
somewhat during that time from its bodily
connections. Certain parts of it, namely up to the
spirit, will ascend and detach from the body. Only
one part, which is the soul, will remain with the
lower soul. These detached parts will wander in
their allotted domains and will have dealings and
matters with spiritual beings, whether with the
agents of nature, or with angels of reception, or
with demons, according to what befalls them for
some reason. Sometimes, the matter it perceives
will be drawn down to the lower soul, and this will
awaken the imagination, which will then form
images according to its ways.
It is possible that the matter it perceives will be true
or false, according to the means by which it was
perceived. This matter itself will be drawn down to
the imagination and will be pictured in its ways,
sometimes with great confusion and much
admixture of the corrupt images arising from the
humors, and sometimes with greater clarity. At
times, a person has received information and
revelation through this means of what is destined to
befall them, and this occurs by Divine decree, for
the matter is known to the soul through one of the
ministering angels, whichever it may be. The matter
will be drawn down to the soul and will be pictured
in the imagination, either obscurely or clearly,
according to the decree of the Supreme Wisdom.
Regarding this, it is said, ”In a dream, a vision of
the night...” (Job 33:15), ”Then He opens the ears
of men.” Thus, the totality of dreams consists of
images of the imagination, either on its own
account, or on account of what the soul awakens

55



Derech Hashem

within it according to what it perceives. However,
the agent in all these is none other than one of the
spiritual forces that informs the soul, and the soul
draws it down to the imagination, as we have
written. If that force is from the holy ministering
angels, the matter will be true; if it is from the forces
of opposition, the matter will be false. This is what
is meant by, ”Here, through an angel; here, through
a demon” (Berachot 55b). In all of them, there is an
admixture of the corrupt images of the imagination
itself, which is why it is said, ”It is impossible to
dream without vain matters.”
However, other dreams also exist, and these are
the dreams of prophecy, the matter of which we will
explain separately, with God’s help.

ב פרק -- חלק ג Part 3, Chapter 2

כל שתחלת שקדמו בחלקים ביארנו כבר לכחות: מעלות ב' [1]
במחלקות מה בסדר מסודרים נבדלים כחות כלל היא הנבראים

עוד למיניהם הגשמיים בהדרגה משתלשלים ומהם ידועות
בגשמיים כלם הרעות משתלשלות שמהם הרע כחות ענין ביארנו
שבשרשים מה הוא הנברא המציאות אמתת שעיקר ביארנו עוד

שנשתרש ממה לבד המשך הוא שבגשמים ומה הנבדלים
להתפשט ראוי שהיה מה ונתפשט נסדר שם ואולם שם. ונתיסד
בשרשים להיות שראוי מה וענינם הנמצאות מציאות אמתת לפי

את המשיכה העליונה והחכמה בענפים להיות שראוי ומה
לצורה מצורה ענינם והעתיקה שהמשיכה בהשתלשלות הדברים

כלם הגשמים ועל הזאת הגשמית בצורה ונגבלו שנתקשרו עד
הכחות עד גבוה מעל גבוה שלהם השרשים שלשלת עומד

כמו וגבוליו במדריגתו ומתקיים במעמדו עומד א׳  וכל הראשונים
משפיעים כלם והשרשים מהם יוצא ואינו הבי״ת לו שהטביע

כלל: הטבעי מגבולם שיוציאום מבלי ההשתלשלות כפי לענפיהם

[1] There are two levels of powers: We have
already explained in the preceding parts that the
beginning of all created beings is a totality of
distinct powers arranged in a certain order within
known divisions, and from them, the physical
beings of their kinds gradually descend. We have
also explained the matter of the powers of evil,
from which all evils descend into the physical realm.
We have further explained that the essence of the
reality of the created being is what is in the distinct
roots, and what is in the physical is merely a
continuation of what was rooted and established
there. However, there it was arranged and spread
out what was fitting to spread out according to the

truth of the reality of existing things, and their
matter is what is fitting to be in the roots and what
is fitting to be in the branches. The Supreme
Wisdom drew forth the matters in the descent that
it drew forth, and transmitted their essence from
form to form until they were bound and limited in
this physical form. And upon all physical things
stands their chain of roots, higher and higher, up to
the First Powers, and each one stands in its station
and is sustained in its degree and boundaries as
the Bet [referring to the second letter of the Hebrew
alphabet, often associated with divine creation and
blessing] impressed upon it, and does not depart
from them. And all the roots influence their
branches according to the descent, without ever
removing them from their natural boundaries.

הפועלים לכחות עוד שיהיה העליונה החכמה גזרה ואמנם [2]
דהיינו ההשתלשלות בסדר שלא פעולה מציאות בגשמים

לחק ולא לחקם ומתיחסות פעולות בגשמיות עצמם הם שיפעלו
התמידי. מטבעם הגשמיים בם ישתנו פעולות והם הגשמיות

כמו הזה הדרך על הנמצאות מן שישתמש יכולת לאדם נתן והנה
הענין ובאותו הטבעי הדרך על מהם להשתמש יכולת לו שנתן

ההשתמש שאין כמו כי פי׳  בטבעי ההשתמש לו שניתן עצמו
אלא בו להשתמש יוכל לא אולם כי ברצונו מוחלט בטבעי

אלא לחתוך יוכל לא הנה כי מיוחדים ובגבולים ידועים בדרכים
לדחוק יוכל ולא סולם ע״י אלא לעלות יוכל ולא בו וכיוצא בסכין

ניתן לא הרוחני השימוש כן בזה. כיוצא וכל הרכים הדברים אלא
שראתה מה כפי מיוחדים ובדרכים ידועים בגבולים אלא לו

נאות: היותו העליונה החכמה

[2] And indeed, the Supreme Wisdom decreed that
there would also be an operation for the active
forces within the material realm that is not in the
order of emanation. That is to say, they themselves
would effect actions in the material world that
pertain to their own nature and not to the nature of
materiality, and these are actions by which material
things will change from their perpetual state. Now,
God has given man the ability to utilize the existing
things in this manner, just as He has given him the
ability to utilize them in the natural manner. And in
that very same way that he was given the ability to
utilize them naturally, meaning, just as the natural
utilization is not absolutely at his will, but rather he
can only utilize it in known ways and within specific
boundaries – for he cannot cut except with a knife
and the like, nor can he ascend except by means of
a ladder, nor can he push except soft things, and
all similar examples – so too, the spiritual utilization
has been granted to him only within known
boundaries and in specific ways, according to what
the Supreme Wisdom deemed fitting.

56



Part III – חלק ג

הענין ומכלל מהגופניות: במקצת להתפתח יכול שהאדם [3]
הפכים ב׳  של הרכבה האדם היות ביארנו כבר הנה כי עוד הזה
שנקשרה בחוקים ונקשרה הנשמה בו נגבלה והנה ונשמה גוף

במצבו מוגבל האדם ונמצא ית׳  חכמתו עליה שגזר מה כפי
בעבותות קשורה ונשמתו החומר ומשפטי הגוף בחוקות הגופני
לאדם דרך שיהיה ב״ה האדון רצה ואולם מהם. תצא לא אלה
ושלשלאותיו הזה הגופניות מקשורי במקצת להתפתח שיוכל

הרוחניות כמשפט אלא הגופניות כמשפט שלא ענינים לו ויגיעו
נעדר שהיה מה ועניניהם ברוחניים והשגה השכלה לו תגיע ועי״ז

העמדת יותר בידו תעלה וכן וגבוליו הגשמי מצבו לפי ממנו
ולמטה למעלה בהם הנאות הטוב המצב על כלם המצאיות

ובענפים: בשרשים

[3] That man can develop somewhat from
physicality: And from this entire matter, it is also
the case that we have already explained that man is
a composite of two opposites, body and soul. Now,
the soul is limited within him and bound by laws, as
His wisdom, blessed be He, decreed upon it.
Consequently, man is limited in his physical state
by the laws of the body and the principles of matter,
and his soul is bound by these chains, not
departing from them. However, the Master,
blessed be He, willed that there be a way for man
whereby he could develop somewhat from these
physical bonds and their chains, and that matters
would accrue to him not according to the principles
of physicality, but according to the principles of
spirituality. Through this, he will attain
understanding and apprehension of spiritual
matters and their concerns, which would have
been absent from him according to his physical
state and limitations. Thus, he will also be more
capable of establishing all existences in their
proper and fitting state, both above and below, in
roots and in branches.

מגבולי לגבולים ביטול שימצא העליונה החכמה הכינה והנה [4]
מן האדם את ומרחיקים המבדילים והעה״ז החומר טבע

על ויתיצב מקישוריהם האדם ויותר ועניניהם הרוחניים הנמצאים
הרוחנים עם וענין קשר לו שיותן עד הגשמי ממצבו מעולה מצב

הוחק הטבע גבולות כל לא ואולם החשוך. בגופו בעה״ז עודנו
היותו העליונה החכמה שראתה אותם מהם קצת אלא שיבוטלו

אלה וגם בח״א וכמ״ש ההנהגה של הכללית לכונה נאות
הדקדוק: בתכלית ידועים ודרכים משוערים בתנאים

[4] And behold, the Supreme Wisdom has
prepared that there shall be a nullification of some
of the boundaries of the nature of matter and this
world, which distinguish and distance man from
spiritual beings and their affairs. Rather, man shall
be elevated from his physical state to a superior
condition, such that he will be granted connection

and involvement with the spiritual, while still in this
world and in his material body. However, not all
boundaries of nature were decreed to be nullified,
but rather some of them, those which the Supreme
Wisdom deemed fitting for the general purpose of
Providence. As it is written in the first part [of this
work], and even these [nullifications] are under
precisely measured conditions and paths known
with utmost precision.

התקינה ואולם מגופניות: האדם יתפתח שבהם אמצעיים [5]
אם הזה התכלית להשיג יוכל שבהם לאדם אמצעיים ית׳  חכמתו

והציב ממנו האלה הטבע גבולי ביטול דהיינו בם וישתדל ירצה
עתה:ענין שאפרשהו במה תלוי ענינם וכל שזכרנו במצב עצמו

כל שקיום נתבאר הנה כי דע בהם: והפעולה ית' שמותיו
ונמצאו ב״ה האדון אלא אינו ובפרטיהם בכללם כלם המציאיות

בנבראים בין העליונים שבכחות מה בין וסדריהם הנמצאות שכל
ית״ש שהוא במה אלא מתקיימים אינם בגשמיים בין הרוחנים
נמצאיו כל אל ומתגלה נמצא הוא והנה בו לתלות להם נמצא

ההשפעות ונמצאו ענינם לקיום להם שראוי מה כפי בם ומשפיע
תלוי ההם ובהשפעות ושינויים המקבלים ריבוי כפי ושונות רבות

וכשימשכו עניניהם וכל למחלקותם המציאיות כל מציאות
בכל מהם הנולדות התולדות כל יולדו ההם ההשפעות

מאורו המלאכים ויקבלו שסידר מה כפי הנמצאות השתלשלות
לתחתונים העליונים וישמיעו שיקבלו מה עליהם המתגלה ית׳ 
ואמנם כלו. השתלשלות סוף עד לתחתונים והתחתונים מהם

אליו להתעורר ברואיו שיוכלו כדי בשם נקרא להיות ית״ש רצה
השם לכבודו ייחד והנה אליו. ולהתקרב להזכירו אותו ולקרוא

ע״ש בו שנקרא השם והוא וכו׳  לעולם שמי זה עליו ואמר המיוחד
פרטי כל כפי ואמנם בשם ליקרא שרצה מה כפי בעצמו הכבוד
שבהזכיר וחקק גזר והנה שונים בשמות ונקרא רצה השפעותיו
שנאמר וכענין והשפעה הארה ממנו להם ימשך שמו את ברואיו

כפי ואולם וברכתיך. אליך אבא שמי את אזכיר אשר המקום בכל
ידי על הנמשכת ההשפעה תהיה כך בו ויקראוהו שיזכירוהו השם

אותה ממין תהיה שתמשך השפעה כי פי׳  ההיא ההזכרה
בהמשך ואמנם ההוא. השם ית׳  לו נתיחס סודה שעל ההשפעה

הענין ויתפשט לה המחוקקת התולדה בהכרח תולד השפעה
הגבילה והנה וכמ״ש הסוף ועד הראש מן ההשתלשלות בכל
מיוחדים ובתנאים ידועים בגבולות הענין את העליונה החכמה

ותולד ההיא ההשפעה תמשך בהם נשלמת ההזכרה שכשתהיה
שימשכו שגזר ההשפעות בכלל והנה זה. זולת ולא התולדה

יבוטלו שיקבלם למי שבהגיעם השפעות שימשכו סידר ית׳  ממנו
עם ההוא האיש ויתקשר כמ״ש הטבע מגבולות גבולות בכחם

מההשכלה למעלה והשכלה ידיעה לו ותגיע הרוחנים הנמצאים
מדריגות ענין והוא זה שרש ענפי אחרים וענינים האנושית

שהמשכת גזר והנה בס״ד עוד לפנים וכמ״ש והנבואה הרה״ק
דהיינו שזכרנו האמצעי ידי על תהיה ג״כ האלה ההשפעות

בהם בכוין אלה השפעות ע״ש לו המתיחסים ית׳  שמותיו
עם בדברים אותם צרף או בפה אותם בהזכיר או הלב במחשבת

בס״ד: עוד וכמ״ש לזה שיחובר שצריך מה התנאים

[5] The means by which man will develop from
corporeality: However, His wisdom ordained

57



Derech Hashem

means for man by which he can attain this purpose
if he wills and strives in them, namely, the
nullification of the boundaries of nature from him,
and placing himself in the state we mentioned. All
their essence depends on what I will now explain:
The matter of His Names and the action with them:
Know that it has been explained that the existence
of all existences, in their entirety and in their
particulars, is none other than the Master, blessed
be He. Thus, all existents and their order, whether
in the higher powers, in spiritual creatures, or in
corporeal ones, are sustained only by Him, blessed
be He, in whom they have a basis for existence.
And behold, He exists and is revealed to all His
existents, and He bestows upon them according to
what is fitting for the existence of their essence.
Thus, the bestowals are many and varied according
to the multiplicity and variations of the recipients.
And upon these bestowals depends the existence
of all existents in their divisions and all their affairs.
And when these bestowals are drawn, all the
consequences that are born from them will be born
in all the chain of existents according to what He
ordained. And the angels will receive from His light,
blessed be He, what is revealed to them, and the
higher ones will convey to the lower ones from
them, and the lower ones to the lower ones, until
the end of the entire chain. Indeed, He, blessed be
He, willed to be called by a Name so that His
creatures could be aroused to Him and call upon
Him to remember Him and draw near to Him. And
He designated for His honor the Special Name and
said concerning it, ”This is My Name forever,” etc.
And this is the Name by which He is called in honor
of His essence, according to how He willed to be
called by a Name. However, according to all the
particulars of His bestowals, He willed and is called
by various Names. And He decreed and inscribed
that when His creatures mention His Name,
illumination and bestowal will be drawn to them
from Him, as it is said, ”In every place where I
cause My Name to be mentioned, I will come to
you and bless you.” However, according to the
Name by which they mention and call Him, so will
be the bestowal drawn by that mention. That is, the
bestowal that will be drawn will be of the same kind
as that bestowal upon which the Name is attributed
to Him, blessed be He. And indeed, by the drawing
of the bestowal, the consequence that is inscribed
for it will necessarily be born, and the matter will
spread throughout the entire chain from beginning
to end. As it is said, ”And behold, the Higher
Wisdom has limited the matter within known
boundaries and under special conditions, such that

when the mention is completed within them, that
bestowal will be drawn and the consequence will
be born, and not otherwise.” And indeed, among
the bestowals that He decreed to be drawn from
Him, blessed be He, He ordained that there be
drawn bestowals which, upon reaching those who
receive them, will nullify by their power the
boundaries of nature. As it is said, ”And that man
shall cleave to the spiritual existents, and
knowledge and understanding shall come to him
above human understanding, and other matters,
branches of this root.” And this is the matter of the
degrees of the holy man and prophecy, as was said
previously, with God’s help. And indeed, He
decreed that the drawing of these bestowals will
also be by the means we mentioned, namely, His
Names attributed to Him in honor of these
bestowals, with intention in them in the thought of
the heart, or by mentioning them with the mouth, or
by combining them with words with the necessary
conditions that must be joined to this, as was said
further, with God’s help.

דהיינו הוא א׳  הענין זה שכלל שאעפ״י ידוע הדבר והנה [6]
מציאות סדרי כפי רבים הענין פרטי הנה הטבע מגבולי היציאה
נותן וסדרם הנמצאות שטבע מה כפי כי והדרגותיהם הנמצאות

בחינותיו בכל הדבר להשלמת המצטרכים השפעות פרטי יהיו כך
עצמה הזאת וביציאה ותנאיהם ההזכרה פרטי ירבו זה וכפי

הדברים כללי שאר ככל ימצאו מדריגות על מדריגות שזכרנו
והגבולים הקישורים מקצת שיצא מי ויהיה בפרטיהם המתפרטים

בס״ד: לפנים מזה נדבר ועוד יותר מקצת שיצא ומי

[6] And behold, it is known that although this
matter is one, namely, exiting the bounds of nature,
its particulars are many, according to the orders of
existing realities and their degrees. For according
to how the nature of existing things and their order
dictates, so will be the particulars of the influences
required for the completion of the matter in all its
aspects. And according to this, the particulars of
the mention and their conditions will increase. And
in this very exit that we mentioned, from degree
upon degree, they will be found, just as all other
general matters are detailed in their particulars. And
there will be one who exits some of the bonds and
limits, and one who exits somewhat more. And we
will speak further of this ahead, with God’s help.

להשתמש לאדם היכולת המצא עומד הזה היסוד על והנה [7]
וחזקות גדולות פעולות ולפעול וכמש״ל הרוחני בשימוש בנמצאות

ב״ה האדון הנה כי וזה הגשמי השימוש באפשרות שאינו מה
זה נקשרים שכלם הדרך ע״ז וכונניותיהם המציאות סדרי הכין

58



Part III – חלק ג

א׳  שכשתמשך באופן שזכרנו ית׳  בהשפעותיו תלוים וכלם בזה
מזה תולד הנה כמ״ש ית׳  משמותיו א׳  הזכרת ע״י ההשפעות מן
לקוראיו ימצא ית״ש הוא הנה כי ההשתלשלות סוף עד התולדה
אותה וישפיע האור אותו ויאיר ורצה שסידר מה כפי השם באותו
הענין סוף עד המבוקש ההוא הענין מציאות תלוי שבה ההשפעה

הדרך זה על שמו הבי״ת חקק א׳  ענין עוד ואמנם שבגשמיות.
בידם נמסר הנה מדריגותיהם בכל כלם המלאכים הנה כי והוא

בתמידות פועלים אינם והנה להם שנמסרו מה פעולות לפעול כח
העולם. של התמידית הטבעית להנהגה שהוסדר הסדר כפי אלא

ממה יותר ההיא הפעולה ממין לפעול שיכולים בכחם יש אמנם
ובזה התמידי כסדר שלא וחוזק כח וביותר בתמידות שפועלים
שיחודשו והנפלאות הנסים במעשה רבות פעמים יפעלו הדרך

ונתן ב״ה האדון רצה ואמנם שירצה. בעת ית׳  רצונו כפי בעולם
על דהיינו שסידר הסדר לפי המלאכים על שכשיזכר לשמו כבוד

שבה ההשפעה ע״ש ית׳  לו שנתיחס השם א׳  פעולה מלאכי
הכח באותו לפעול המלאך יוכרח הנה כלו ההוא הענין נתלה

המזכיר שיכריחהו מה כפי הפעולה לאותה בידו שנמסר היתר
הזכרת הוא הא׳  שרשים ב׳  הזה בענין ונמצאו עליו השם את
השפעה ממנו עי״ז וימשיך שיענהו אותו שקורא כמי ית׳  שמו

את הכריח והב׳  שיחודשו. מה ענינים יחודשו שבהמשכה
הסדר על יתר לפעול שבידם מה שיפעלו ית׳  שמו ע״י המלאכים

רצונו לכל מוחלטים האלה הענינים מן א׳  שום אין ואמנם התמידי
היכן עד ומשוערים ובתנאים בגבולים מוגבלים אלא האדם של

אפשר וכבר יצליחו דרך ובאיזה בהם להשתמש היכולת יגיע
שניתן עצמו השיעור באותו אפי׳  הפועל ויעוכב התולדה שתמנע
בגזירתו ג״כ הטבעי השימוש תולדת שתמנע כמו בו להשתמש

ית׳  שמו הזכרת שהוא הא׳  לשרש ואולם זה על יגזור אם ית׳ 
ית׳  אליו הקורבה שיצטרך ודאי ההשפעה ממנו להמשך

העושה ביד הדבר יצלח הזה הענין שירבה מה וכל בו והדביקות
הב׳  ולשרש התכלית. השגת עליו יתקשה שימעט מה וכל אותו

כי ימצא אם לו עוזר מהיותו יניח שלא אעפ״י מצטרך זה תנאי אין
המלאכים שיוכרחו האלה השמות בסגולת שהושם אחרי הנה
בם שיפעל הטבעיים הכלים ככל הם גם שבו הנה בהזכרתם

כראוי שימושם בדרך מהם ישתמש אם רצונו כפי בם המשתמש
של בשרביטו שישתמש להדיוט והגון ראוי שאינו ברור הדבר אכן

היתר ואין חלף. בתגא ודאשתמש ז״ל אמרו זה דבר ועל מלך
בזה שישתמשו בו ודביקים ית׳  לו הקרובים לקדושים אלא בדבר
שיהיה צד באיזה רצונו ועשית ית׳  שמו קידוש ממנו שיולד למה

דרכי ישמור אם למשתמש הפעולה תמנע שלא אעפ״י זה וזולת
אין שעכ״פ אמרתי וכבר זדונו. על יענש ענוש כראוי השימוש

העליונה החכמה שראתה מה בגבולות מוגבל אלא מוחלט הדבר
כל התולדה תמנע ית׳  גזירתו עצמו הגבול באותו וגם נאות היותו

ונאותה: ראויה המניע היות חכמתו כשתגזור שירצה זמן

[7] Upon this foundation rests the possibility for
man to utilize existing realities in a spiritual manner,
as previously discussed, and to effect great and
potent actions beyond the capacity of physical
utilization. This is because the Master, blessed be
He, has arranged the orders of existence and their
mechanisms in such a way that all are
interconnected and all are dependent on His Divine
influences, which we have mentioned. Thus, when
one draws down one of these influences by

invoking one of His Divine Names, as stated, this
will generate a consequence, leading to the end of
the chain of emanation. For He, blessed be He, will
be found by those who call upon Him in that Name,
according to His arrangement and will, and will
illuminate that light and bestow that influence upon
which the reality of the desired matter depends, all
the way to its physical manifestation.
Furthermore, another matter has been inscribed by
the Divine Will in this manner: the angels, in all their
ranks, have been granted the power to perform the
actions entrusted to them. They do not act
perpetually, but rather according to the order
established for the continuous natural governance
of the world. However, they possess the capacity
to act with greater force and intensity in their
specific functions than they do perpetually, and not
according to the continuous order. In this way, they
often act in performing miracles and wonders that
are renewed in the world according to His Divine
will, when He desires.
The Master, blessed be He, willed and honored His
Name such that when it is invoked in relation to the
angels, according to the order He established –
that is, for an angel of a specific function, the Name
attributed to Him, blessed be He, corresponding to
the influence upon which that entire matter
depends – the angel is compelled to act with that
additional power vested in it for that action, to the
extent that the one invoking the Name compels it.
Thus, in this matter, there are two roots. The first is
the invocation of His Divine Name, as one who calls
upon Him to answer and thereby draw down from
Him an influence, by which certain matters will be
brought into being. The second is compelling the
angels, through His Divine Name, to act with what
is within their power to perform beyond the
continuous order.
However, neither of these matters is absolute for
the entirety of man’s will, but rather they are limited
by boundaries and conditions, and measured as to
how far the ability to utilize them extends and in
what manner they will succeed. It is even possible
for the consequence to be prevented and the actor
to be hindered, even within that very measure that
was granted for utilization, just as the consequence
of natural utilization can also be prevented by His
Divine decree, if He decrees it.
But for the first root, which is the invocation of His
Divine Name to draw down influence from Him,
closeness to Him and cleaving to Him are certainly
necessary. And the more this matter is increased,
the more successful the endeavor will be in the

59



Derech Hashem

hands of the one performing it, and the more it is
diminished, the more difficult it will be to achieve
the goal. For the second root, this condition is not
required, although it does not cease to be helpful if
it is found. For since these Names have been
endowed with the property of compelling the angels
by their invocation, they are also like all natural
instruments, which the user operates according to
his will, if he uses them in their proper manner.
However, it is clear that it is not fitting or proper for
an ordinary person to use the scepter of a king, and
concerning this, the Sages said, ”He who uses the
crown forfeits it.” There is no permission for this
except for the holy ones who are close to Him and
cleave to Him, that they may use it for that which
will result in the sanctification of His Divine Name
and the doing of His will in any manner whatsoever.
Otherwise, even if the action is not prevented for
the user, if he observes the proper ways of
utilization, he will be punished for his presumption.
And I have already said that in any case, the matter
is not absolute but is limited by boundaries that the
Supreme Wisdom deemed appropriate, and even
within that very boundary, His Divine decree can
prevent the consequence whenever He wills, when
His wisdom decrees that the mover is fitting and
appropriate.

היות אחרי והנה האלוקים": עשה זה לעמת זה את "גם ענין [8]
באמת שימצא הסידור היה ורע טוב בעולם שיהיה חכמתו גזרת

לאדם העבודה ותהיה לימצא לו שאפשר המדריגות בכל הרע
שיוסר עד ומדריגותיו דרכיו בכל והפעולה השליטה ממנו שימנע
הנה ית״ש שהאדון תראה ואולם כלה. הבריאה מן לגמרי ענינו

פ״א בח״א כמ״ש שיהיה חסרון מין כל ממנו שוללת ענינו אמתת
היה והנה והרעות. החסרונות שימצאו אפשר בברואים ורק

שהוא ההפך להם ויברא לברואים טוב מדריגות שיבראו הסידור
האדם ויבא לרע שיהיה שאפשר מה המציאות שהוא הרע

בו ויקבע כלו הרע את כלה בריאה ומן מענינו ויסיר בעבודתו
טוב ענין שכל הסידור היה וע״כ נצחים לנצח הטוב את ובבריאה

זה לעומת זה את וגם הכתוב מ״ש והוא רע. ענין כנגדו ימצא
שרשו שהטוב הרע על הטוב יתר א׳  בדבר ורק האלקים עשה

נברא דבר אלא אינו והרע והנצחי הקדום ית׳  שלימותו הוא
האדם של ההשתדלות זמן כל אלא לשמש לו ואין לשיבוטלו

למעלה: שזכרנו

[8] The matter of ”God has made this opposite
that”: Behold, after His wisdom decreed that there
be good and evil in the world, the arrangement was
that evil would truly be found in all possible
degrees. And man’s service would be to prevent its
dominion and operation in all his ways and degrees,
until its essence is completely removed from all
creation. However, you will see that the Master,

blessed be He, His true essence negates any
deficiency, as stated in the first chapter of the first
part, and deficiencies and evils can only be found
in created beings. Behold, the arrangement was
that He would create degrees of good for created
beings, and He would create for them its opposite,
which is evil, which is the reality that can be evil,
and man would come through his service and
remove all evil from its essence and from all
creation, and establish good within him and within
creation for all eternity. And therefore, the
arrangement was that for every matter of good,
there would be found its opposite, evil. And this is
what the verse states: ”God has made this
opposite that.” And only in one matter does good
surpass evil: that the root of good is His eternal and
ancient perfection, may He be exalted, while evil is
nothing but a created thing to be nullified, and it
has no purpose except for the duration of man’s
effort, which we mentioned above.

לאדם שהמציא כמו הזה הדרך ע״פ והנה הכשפים: ענין [9]
הגשמי הטבע כדרך שלא ורה״ק והשכלה הארה בו להשיג דרך

האדם שיוכל והוא ההפך הזה הגדול לטוב שימצא הוצרך כן
ענין והוא הטבעי כדרך שלא טומאה ורוח ועכירות חשך להמשיך
מהם התורה שהרחיקתנו המתים של והדרישה הכישוף טומאות

השפעות ידועים בתנאים הזכרות ע״י המשיך הוא וענינם
הפך ית׳  ממנו גדול היותר הריחוק שהוא מה וזוהמא הטומאה

שזכרנו הרע כחות מאותם נמשך והדבר ממש בו הדביקות
וימשך בם יוזכרו שמות ית׳  גזירתו להם שהושמו ה׳  פרק בח״א
הטבע. כדרך שלא ידועות במדריגות הטומאה משך מהם עי״ז

כמעשה הטבעים כמעשים שלא מעשים ידיהם על יעשו וכן
לפעול ההם הפועלים בכח שנמסר מה כפי וזולתם החרטומים

מעשים יעשו השדים ע״י וכן להם שהושמו הגבולים ובאותם
המיוחדים ובגבולים שיעשו הם גם בידם שנמסר מה לפי כאלה

האדון גזר לפעול היכולת להם שניתן השיעור באותו והנה להם.
על העולם עניני המחזיקים הטבע פקידי מפניהם שידחו ב״ה
הסידור כפי ההשפעות המביאים המלאכים וכל הטבעי מצבם

של פמליא שמכחישים כשפים ז:) (חולין אז״ל זה ועל המסודר.
באותו וגם יותר ולא ההוא כשיעור אלא זה יהיה לא אך מעלה
פעלתם ותמנע מהם חזק מכח הם שידחו אפשר כבר השיעור
וביארו כשפים ואפי׳  מלבדו עוד אין אמרו זה ועל ית׳  בגזירתו

הרוצים את וידחו יצילוהו השמים שמן רב שזכותו למי שזה
זכותיה״: דנפיש ר״ח שאני מ״ש והוא לו להרע

[9] The matter of sorcery: And behold, according
to this path, just as a way was provided for man to
attain illumination, understanding, and divine
inspiration not through the natural physical way, so
too was it necessary for this great good to have its
opposite: that man could draw down darkness,
turbidity, and a spirit of impurity not through the
natural way. This is the matter of the impurities of

60



Part III – חלק ג

sorcery and the consultation of the dead, from
which the Torah has distanced us. Their essence is
to draw down, through incantations under known
conditions, the influences of impurity and filth,
which is the greatest distance from Him, blessed be
He, the very opposite of cleaving to Him. This
matter is drawn from those evil forces we
mentioned in Chapter 5 of Part I, to whom His
decree, blessed be He, assigned names to be
invoked, thereby drawing down impurity from them
in known degrees, not through the natural way.
Likewise, through them, actions are performed that
are not natural actions, such as the deeds of the
sorcerers and others, according to what was
transmitted to those forces to act with, and within
the boundaries set for them. Similarly, through
demons, such actions are performed according to
what was also transmitted to them to do, and
within their specific boundaries. And behold, to the
extent that they were given the ability to act, the
Master, blessed be He, decreed that the agents of
nature, who maintain the affairs of the world in their
natural state, and all the angels who bring
influences according to the established order,
would be repelled before them. And concerning
this, the Sages, may their memory be blessed, said
(Chullin 7b): ”Sorcery that negates the heavenly
court.” However, this will only be to that extent and
no more. And even within that extent, it is possible
that they themselves will be repelled by a stronger
force, and their action will be prevented by His
decree, blessed be He. And concerning this, they
said: ”There is none else besides Him,” even
concerning sorcery. They explained that this refers
to one whose merit is abundant, that the heavenly
dew will save him and repel those who wish him
harm. And this is what is meant by: ”For I am
Rabbi Chalafta, whose merit is abundant.”

ג פרק -- חלק ג Part 3, Chapter 3

שיהיה האדם של בטבעו הבי״ת חקק הנה הקודש: רוח ענין [1]
וממה ובחינותיהם הנמצאים על בהשקיפו ומשכיל מבין מתלמד

שישיגהו עד מתגלה שאינו את וידרוש יתבונן לפניו שמתגלה
שימצא גזר עוד אמנם הטבעית. ההשכלה הדרך וזה עליו ויעמוד

והיינו הנשפעת ההשכלה והיא מאד מזו מעולה השכלה לו
ובהגיע לזה שהכין אמצעיים איזה ע״י ית׳  ממנו שפע לו שיושפע

בבלתי בבירור מה ענין ידיעת בו יוקבע שכלו אל ההוא השפע
כל ותולדותיו סבותיו בשלימות הדבר וידע טעות ובבלתי ספק

רה״ק: נקרא זה וענין במדריגתו דבר

[1] The matter of the Holy Spirit: Behold, the Divine
Being has decreed within man’s nature that he
should be a learner, an understander, and an
intelligent being by observing existing things and
their aspects. From what is revealed before him, he
should contemplate and seek that which is not
revealed until he apprehends it and grasps it. This
is the path of natural intellect. However, He further
decreed that man would find an intellect greatly
superior to this, and this is the intellect that is
bestowed. This means that a flow will be bestowed
upon him from the Divine Being through certain
means that He has prepared for this purpose.
When this flow reaches his intellect, knowledge of a
certain matter will be firmly established within him,
with absolute clarity and without error. He will know
the thing in its completeness, its causes and its
consequences, each thing in its proper degree.
This matter is called the Holy Spirit.

שבגדר מה ענינים ישיג זה בדרך והנה הקודש: רוח מושגי [2]
ענינים כן גם וישיג וכמ״ש בירור ביותר אך הטבעית ההשכלה

העתידות זה ומכלל שתשיגם הטבעית ההשכלה בגדר שאין מה
והנסתרות:

[2] The Concepts of the Holy Spirit: And behold, in
this way one will attain matters that are within the
scope of natural intellect, but with greater clarity.
As it is said, and he will also attain matters that are
not within the scope of natural intellect to attain
them. And from these are the future events and the
hidden things.

מדריגות על מדריגות ואולם בהעלם: הקודש רוח נצנוץ [3]
בין השפעו בזמן בין הנשפע השפע כח בענין בין בדבר נמצאו
לו ונודעים המתגלים הדברים ובמהות האדם אל הגיעו בדרך

המושפע בה שירגיש בדרך ההשפעה תהיה בכלם אמנם עי״ז.
על שיעמידהו שפע האדם בלב שיושפע יקרה עוד אכן בבירור.
שנופלת כמי אלא המושפע בו ירגיש לא אך מהענינים ענין תוכן

בדברי רה״ק הרחבה ע״ד לפעמים זה ויקרא בלבבו מחשבה
ניכר שיהיה הוא באמת רה״ק אבל נסתרת. השפעה או חז״ל

וכמ״ש: לבעליו בבירור ונרגש

[3] The glimmer of the Holy Spirit in concealment:
However, there are found degrees upon degrees in
this matter, both concerning the power of the
emanation that is emanated, and in the time of its
emanation, and in the manner of its arrival to man,
and in the essence of the things that are revealed
and known to him thereby. Indeed, in all of them,
the emanation will be in a way that the recipient will
clearly feel it. But it can also happen that an

61



Derech Hashem

emanation will be bestowed upon the heart of man
that will establish him upon the content of a certain
matter, yet the recipient will not feel it except as
one upon whom a thought falls into his heart, and
this is sometimes called, in a broader sense, the
Holy Spirit in the words of our Sages, or a hidden
emanation. But the Holy Spirit truly is that which
will be clearly recognized and felt by its owner, as it
is written:

והיא אחרת מעלה יש זה מכל למעלה ואמנם הנבואה: ענין [4]
בו ויתדבק ית״ש בבורא ויתקשר האדם שיגיע וענינה הנבואה

מתדבק שהוא מה וישיג התדבקות שירגיש באופן ממש דביקות
ברור הדבר ויהיה לפנים. שנבאר דרך על ית׳  כבודו דהיינו בו

גשמי בדבר יסתפק שלא בדרך כלל ספק בלי ממנו ומורגש אצלו
הדביקות השיג הוא הנבואה עיקר והנה בחושיו. שירגישהו

יתלוה ואולם ודאי גדול שלימות שזה בחיים עודו הזה והקשר
ונכבדים אמיתים ענינים עי״ז ישיג אמנם כי והשכלות ידיעות לזה

ההשכלה כדרך בבירור וישיגם ית׳  סודותיו מסתרי מאד
בס״ד: עוד וכמ״ש רה״ק מבעל כח וביותר שזכרנו הנשפעת

[4] The Matter of Prophecy: And indeed, above all
this, there is another level, which is prophecy. Its
essence is that a person reaches and becomes
connected to the Creator, blessed be He, and
cleaves to Him in true cleaving, in such a way that
he feels this cleaving and apprehends that to which
he cleaves, namely, His glory, blessed be He, in the
manner we will explain further on. And the matter
will be clear to him and perceptible from Him
without any doubt, in a way that he will not doubt it
more than he would doubt something physical that
he perceives with his senses. The principal aspect
of prophecy is achieving this cleaving and
connection while still alive, for this is a great and
certain perfection. However, knowledge and
insights will accompany this, for indeed, through it,
he will apprehend very true and weighty matters
from the secrets of His mysteries, blessed be He,
and he will apprehend them clearly, in the manner
of the imparted intellect we mentioned, and with
even greater power than the possessor of the Holy
Spirit, as will be further stated in this book, God
willing.

ע״י שתהיה הוא הזאת ההשגה דרך אך הנביא: השגת דרך [5]
שרואה כמי ית׳  כבודו את ישיג ולא האדם יתדבק שלא אמצעיים

שימוש להשגה ישמשו משרתים ע״י אלא לפניו חבירו את
יהיה באמת המושג אך הכבוד. יושג ידם שעל לעין הזכוכית

האמצעיים שינוי כפי ההשגה שתשתנה אלא אחר ולא הכבוד
והקירוב הריחוק מדריגות בזה ויבחן באספקלריות כראיה

ועכירותה: האספקלריא ובהירות

[5] The Way of Prophetic Attainment: However, the
path of this attainment is through means whereby
man does not cleave to, nor apprehend, the Divine
Presence as one who sees his fellow man before
him. Rather, it is through intermediaries that serve
the apprehension, like the use of a lens for the eye,
by which the Presence is apprehended. Yet, what
is truly apprehended will be the Presence itself, and
nothing else. However, the apprehension will
change according to the change in the
intermediaries, like seeing through lenses, and by
this one can examine the degrees of remoteness
and closeness, and the clarity or haziness of the
lens.

הנביא על שפעו ובהשפע ית׳  בהגלותו והנה הינבא: אופן [6]
יזדעזעו גופו איברי וכל חומרו ומיד גדול תגבורת עליו יגבר

הרוחניות גילוי לסבול שלא החומר מחק זה כי להתהפך ויחשבו
הנפשיות פעולותיו וגם יבטלו הרגשותיו והנה ית׳  כבודו גילוי כ״ש

ובשפעו ית׳  בו תלויות כלן תשארנה אבל מעצמן כלל יפעלו לא
בה יתוסף מתדבקת שנשמתו ההתדבקות מצד והנה הנשפע.

כי לגמרי האנושית ההשכלה כל מגדר חוץ השכלה מציאות
היות מצד אלא בעצמה שהיא מה מצד לא בה השכלה תהיה
יותר בדרך יהיה שתשיג מה ואז בה מתקשר העליון השרש

של כחו יפה ובה עצמה מצד ממנה המושג שהוא ממה נשגב
משכיל הוא הרי כי הידיעות בהשגת אפי׳  רה״ק מבעל הנביא

השכלה והיא לאדם שאפשר השכלה מכל עליונה בהשכלה
יהיה הוא ית׳  כבודו גילוי והנה בבוראו. קשור היותו בבחינת

בכח ימשך ממנו והנה בנבואתו לנביא שימשך מה בכל הפועל
הגילוי מכח בו שיוכרח מה ענינים בו ויצויירו נביא שבנפש הדמיון

בו תמשך ההם הדמיונות ומתוך כלל עצמו מצד ולא העליון
וישאר המתגלה הכבוד מכח תהיה שחקיקתה והשכלה מחשבה

תמצא האנושי למצבו ישוב כאשר שגם בשכלו קבוע הענין
פרטי אך הנביאים לכל הנבואה ענין כלל זה בבירורה. בו הידיעה

מרע״ה של מדריגתו הכל ועל בס״ד וכמש״ל רבים המדריגות
אשר כמשה בישראל עוד נביא קם ולא התורה עליו שהעידה

י): לד (דברים פנים אל פנים ה׳  ידעו

[6] The Mode of Prophecy: And behold, when the
Blessed One is revealed, and His abundance flows
upon the prophet, a great overpowering will seize
him, and immediately his material substance and all
his bodily limbs will tremble and seem to invert, for
this is the nature of matter not to bear the revelation
of spirituality, all the more so the revelation of His
glory, blessed be He. And behold, his sensations
will cease, and also his mental faculties will not
operate at all on their own, but all will remain
dependent on Him, blessed be He, and on His
flowing abundance. And behold, from the aspect of
cleaving, whereby his soul cleaves to Him, there
will be added to him a reality of intellect, entirely
beyond the bounds of all human intellect, for it will
be an intellect not from the aspect of what it is in

62



Part III – חלק ג

itself, but from the aspect of the Supernal Root
being connected to it. And then, what he will
apprehend will be in a manner more sublime than
what is apprehended from it in its own aspect. And
in this, the prophet’s strength is enhanced by the
Master of the Holy Spirit, even in the apprehension
of knowledge, for he apprehends with a supernal
intellect beyond any intellect possible for man, and
it is an intellect in the aspect of his being
connected to his Creator. And behold, the
revelation of His glory, blessed be He, will be the
agent of all that will be drawn to the prophet in his
prophecy. And behold, from Him will be drawn, by
the power of imagination in the prophet’s soul,
matters that will be impressed upon him by force of
the supernal revelation, and not from his own
aspect at all. And from those imaginings will be
drawn thought and intellect, whose engraving will
be by force of the revealed glory, and the matter
will remain fixed in his intellect, so that even when
he returns to his human state, the knowledge will
be found within him with clarity. This is the general
principle of prophecy for all prophets, but the
details of the degrees are many, as stated above,
with God’s help. And above all is the degree of our
Master Moses, concerning whom the Torah
testified, ”And there arose not another prophet in
Israel like Moses, whom the Lord knew face to
face” (Deuteronomy 34:10).

ד פרק -- חלק ג Part 3, Chapter 4

כשיגיע הנביא הנה ספק: בלי ההנבא עניני כל ישיג הנביא [1]
בהשגה לו המגיע כל את ישיג בשלימות הנבואה למדרגת

בפ׳  שזכרנו ההדרגה שלפי אעפ״י כי פי׳  שלימה ובידיעה ברורה
הדרכים כפי המחשבה אל יגיע ואח״כ הדמיונות לו יקדמו הקודם

באמת נביא היותו ישיג נבואתו בירור אל בהגיעו הנה שזכרנו.
כל בו ופועל לו מתגלה ית״ש והיותו ית׳  בו מתקשר היותו פי׳ 
דמיונות בו יצטיירו אשר הדמיונות היות וישיג הפעולות אותם

הענין ידיעת בו והקבע עליו השופע ית׳  משפעו נפעלים נבואיים
ולא בנבואתו לא ספק שום לו ישאר ולא זה שפעו ע״י יקבע אשר

הנמשכות: ולא הקודמות לא בבחינותיה

[1] The prophet will attain all matters of prophecy
without doubt. Behold, when the prophet reaches
the level of prophecy in its completeness, he will
attain all that is due to him with clear apprehension
and complete knowledge. For, although according
to the progression we mentioned in the previous

chapter, imaginations will precede, and afterward
he will reach thought, according to the ways we
mentioned, when he reaches the clarification of his
prophecy, he will attain his being a true prophet.
That is, his being connected to the Blessed One,
and the Blessed One revealing Himself to him and
acting within him all those actions. He will attain
that the imaginations that are formed within him are
prophetic imaginations, wrought from the overflow
of the Blessed One’s abundance flowing upon him,
and the knowledge of the matter that will be
established by this abundance will be fixed within
him. And no doubt will remain for him, neither
concerning his prophecy nor its aspects, neither
the preceding nor the subsequent ones.

לא שהנה שתדע שצריך וממה בנבואה: המתלמדים ענין [2]
מעלה יעלה אבל א׳  בפעם העליונה המדריגה אל הנביא יגיע

התלמדות בדבר ויש השלימה הנבואה אל הגיעו עד מעלה אחר
במדריגותיהם האדם שיעלה והמלאכות החכמות שאר כל כמו
לפני עומדים שהיו הנביאים בני ענין וזה בורין על שיעמוד עד

לזה: מצטרך שהיה מה הנבואה בדרכי להתלמד נביא

[2] The Matter of Those Who Learn Prophecy: And
from what you must know is that the prophet does
not reach the highest level at once, but rather
ascends step by step until he reaches complete
prophecy. And there is in this matter a process of
learning, like in all other wisdoms and crafts where
a person ascends through their levels until he
stands on solid ground. And this is the matter of
the sons of the prophets, who would stand before a
prophet to learn the ways of prophecy, whatever
was necessary for this.

אל ית׳  ממנו גילוי שיגיע אפשר והנה ניכרת: בלתי נבואה [3]
מן כא׳  יחשבהו אלא הנביא שיכיר כמו בו יכיר לא והוא אדם

כמות הענין יכיר ואז הנבואיי השפע עליו שיגבר עד המורגשות
שלא לשמואל ה׳  קריאת היתה הזה המין ומן באמת. שהוא

כקול קול עליו שנגלה אלא השפע עליו שפע ולא מתחלה התנבא
והכיר השפע עליו שפע אח״כ אבל יותר בזה השיג ולא מורגש

לא בתחלה למשה הסנה מראת וכן בדרכיה. הנבואה והשיג
קראו והקב״ה באש בוער הסנה וראה כמורגשות אלא לו נגלה

הנבואה והשיג השפע עליו שפע אח״כ אך אביו של בקולו
לאמתה:

[3] Unrecognized Prophecy: It is possible for a
revelation to come from Him, blessed be He, to a
person, and for him not to recognize it as a prophet
would, but rather to consider it as one of the
sensory perceptions, until the prophetic abundance
overcomes him, and then he will recognize the

63



Derech Hashem

matter as it truly is. And of this kind was God’s call
to Samuel; at first, he did not prophesy nor did the
abundance flow upon him, but rather a voice was
revealed to him like a sensory voice, and he did not
grasp more than this. But afterward, the
abundance flowed upon him, and he recognized
and grasped the prophecy in its ways. Similarly,
the vision of the bush to Moses, at first, it was not
revealed to him except as sensory perceptions, and
he saw the bush burning with fire, and the Holy
One, blessed be He, called him with His voice, but
afterward, the abundance flowed upon him, and he
grasped the prophecy in its truth.

בנבואה המתלמדים יתלמדו ואולם למתלמדים: הלימוד [4]
מניעות ויבטל העליון השפע עליהם שימשיך מה ידועים בענינים

כונות וכללם בו וההתדבקות ית׳  אורו גילוי וימשיך הגוף חומר
שמות בם יצורפו בתהלות והלולים הקדושים שמות והזכרות

במעשיהם זוכים שיהיו מה וכפי וכמש״ל הצירופים בדרכי
יתברך אליו יתקרבו כך האלה ענינים ע״י והולכים ומזדככים
עד השגות אחר השגות וישיגו עליהם וישפע השפע ויתחיל

על הנבואה דרכי כבר ויודע המובהק והנביא הנבואה. אל שיגיעו
התכלית את להשיג יעשו מה הכנתו לפי אחד כל ילמדם נכון

ענין כפי הנביא ילמדם עליהם הגילויים כשיתחילו וכן המבוקש
הם אשר התכלית מן להם עוד שיחסר ומה המתגלה הגילוי

של בוריה על עמדם עד ומדריך למלמד יצטרכו והנה מבקשים.
עליהם והשפע בגילוים יתחיל שכבר אעפ״י כי בשלימות הנבואה

אבל מיד הענין סוף אל מגיעים ימצאו זה מפני לא השפעות
מעלתו לפי א׳  כל נכון על סוף אל להגיע יצטרכו רבה הדרכה

והכנתו:

[4] The Study for Disciples: However, disciples
shall study prophecy in specific matters that will
draw upon them the Divine Influence and nullify the
hindrances of the body’s matter, drawing forth the
revelation of His blessed essence, and attachment
to Him. In general, these include intentions and
remembrances of the Holy Names, and praises in
the hymns of creation, which are joined by the
Names through methods of combinations, as
stated above. And according to how they merit
through their deeds and purify themselves through
these matters, so shall they draw closer to Him,
blessed be He, and the Influence shall begin to flow
upon them, and they shall attain insights after
insights until they reach prophecy. And the
distinguished prophet, who already knows the
ways of prophecy correctly, shall teach each one
according to their preparation what they should do
to attain the desired end. Likewise, when the
revelations begin to manifest upon them, the
prophet shall teach them according to the nature of
the revelation that is being revealed, and what they

still lack from the end they seek. Indeed, they will
require a teacher and guide until they stand upon
the complete foundation of prophecy, for even
though revelations may begin to manifest and
Influences may flow upon them, it is not for this
reason that they will immediately reach the end of
the matter. Rather, they will require much guidance
to correctly reach the end, each according to their
level and preparation.

הנבואה מעלת השיגם אחרי גם ואמנם הנביאים: הבדל [5]
באיכות בין בכמות בין ומדריגה במעלה מזה זה הנביאים יבחנו

וכן מעט אלא יתנבא שלא ויש רבות פעמים שיתנבא יש כי פי׳ 
וישכיל ית׳  בו גדול התדבקות שישיג יש עצמה הנבואה באיכות

השכלתו. וכן כ״כ יהיה לא שהתדבקותו ויש מאד גדולות השכלות
בו להם ניכר דביקות להם שיהיה המתנבאים כל ישוו בזה אמנם

בו יסתפקו שלא בירור אליהם ניכר אליהם ית׳  ממנו וגילוי ית׳ 
המדריגות יבחנו וההשכלה ובגילוי עצמו שבהתדבקות אלא

שיבחנו: הרבות

[5] The Distinction Among Prophets: And indeed,
even after attaining the level of prophecy, prophets
will be distinguished from one another in rank and
degree, both in quantity and in quality. This means
that some will prophesy many times, while others
will prophesy only a little. Similarly, in the quality of
prophecy itself, some will achieve great cleaving to
the Blessed One, and will attain very great insights,
while others’ cleaving will not be as profound, nor
their insights. However, in this regard, all prophets
will be equal in that they will have a discernible
cleaving to the Blessed One, and a revelation from
the Blessed One to them that is clear to them, such
that they will not doubt it. Rather, it is in the
cleaving itself, and in the revelation and insight, that
the many degrees will be distinguished.

היותם הוא לנביאים שיגיע וממה הנביאים: שליחיות [6]
הנבואה עצם הוא זה לא כי והיינו ית׳  ממנו בשליחות משתלחים

הנבואה עצם אבל לאחרים שישתלח בנביא כלל מוכרח ואינו
לזה ויתלוו אליו ית׳  והגלותו ית׳  בו התדבק שהוא ביארנוהו כבר

רבות פעמים שקורים המקרים ומן שיתלוו והשכלות הידיעות
נביא אל זה שיגיע אפשר וכבר לאחרים. השתלחם הוא לנביאים
שיגיע ואפשר בורים. על ויודעם הנבואה בדרכי מאד ובקי מובהק

שיקרו אפשר זה ומצד בזה ומלומד בקי כ״כ יהיה שלא מי אל
מדעתם הם שיעשו במה אלא שיתנבאו במה לא לנביאים טעיות

של הנביא וכמעשה ויענשו. בשליחותם שראוי מה ישלימו ולא
מדוקדק בלתי מהיותו לו ונמשך עצמו דברי על שעבר ירבעם

פט:): (סנהדרין בש״ס זה על ז״ל וכמ״ש הנבואה בדרכי

[6] The Mission of the Prophets: And from what
accrues to the prophets is their being sent on a

64



Part III – חלק ג

mission from Him, Blessed be He. This is because
the essence of prophecy is not this, and it is not at
all necessary for a prophet to be sent to others.
Rather, the essence of prophecy, as we have
already explained, is cleaving to Him, Blessed be
He, and His revelation to him. To this are attached
the knowledge and insights that accompany it. And
among the occurrences that frequently befall
prophets is their being sent to others. It is possible
for this to come to a distinguished prophet,
exceedingly skilled in the ways of prophecy and
knowing them thoroughly. And it is possible for it to
come to one who is not so skilled and learned in
this. And from this, it is possible for errors to occur
to prophets, not in what they prophesy, but in what
they themselves do from their own understanding,
and they do not complete what is fitting in their
mission, and they will be punished. As with the
case of Jeroboam’s prophet, who transgressed his
own words, and it resulted from his not being
meticulous in the ways of prophecy, as our Sages,
of blessed memory, stated concerning this in the
Talmud (Sanhedrin 89a).

אי אך בנבואתו, שנכלל ממה הנביא מן שיתעלם אפשר [7]
הנביאים מן לנביא אפשר עוד והנה שאינו: מה שידמה אפשר
האמיתיים הענינים כל ישיג לא אך בנבואתו אמיתי ענין שישיג
ונינוה לו שנאמר אמיתי בן יונה של נבואתו ד״מ בה. שנכללו

שהיה העונש א׳  אמיתיות הבנות שתי זה בדיבור ונכללו נהפכת
שיקרה ית׳  לפניו צפוי שהיה מה והב׳  חטאם כפי להם מעותד

נכלל היה לא אלו ואולם לטובה. מרעה שיהפכו דהיינו בהם
ונחם שב הקב״ה כשהיה לבדו העונש ענין אלא בדיבור באמת

שהיתה ליונה ובפרט לנביאים הדבר מגלה היה הרעה על
שכלל בהיות אמנם הראשונה. זולת גזירה עליהם מתחדשת

גזירה חידוש הוצרך לא ההבנות שתי הא׳  בדיבור הקב״ה
לא יונה אכן בא׳  ולא הב׳  בהבנה הדיבור שנתקיים אלא עליהם
(סנהדרין משז״ל והוא הב׳  ולא הא׳  ההבנה אלא בתחלה השיג

אבחין: דלא איהו יונה פט:)

[7] It is possible for a prophet to be unaware of
something included in his prophecy, but it is
impossible for something not included to appear to
him. Furthermore, it is possible for one prophet
among prophets to grasp a true matter within his
prophecy, but not to grasp all the true matters
included therein. For example, the prophecy of
Jonah son of Amittai, concerning which it was said,
”Nineveh shall be overthrown,” included two true
understandings in this utterance: first, the
punishment that was destined for them according
to their sin; and second, what was foreseen by the
Blessed One to occur with them, namely, that they
would turn from evil to good. However, if only the

matter of punishment were truly included in the
utterance, then when the Holy One, Blessed be He,
would regret the evil, He would reveal this to the
prophets, and particularly to Jonah, as a new
decree would arise for them other than the first.
But since the Holy One, Blessed be He, included
both understandings in the single utterance, a new
decree was not necessary for them; rather, the
utterance was fulfilled in the second understanding
and not the first. Indeed, Jonah initially grasped
only the first understanding, not the second, and
this is what our Sages, of blessed memory, meant
(Sanhedrin 97b): ”Jonah is the one who did not
discern.”

שהנה שתדע צריך ואמנם ומעשיה: ומילותיה הנבואה עניני [8]
הדברים והב׳  הענין הא׳  הבחנות ב׳  יבחנו המתנבאים בנבואת

לו יוגבל ולא מהענינים ענין הנביא שישיג יש הנה כי וזה והמלות.
מוגבל ענין שישיגו ויש כרצונו במלות הנביא יגידהו אלא במלות

הנביאים ושאר ירמיה ישעיה של נבואותיהם כגון ג״כ במלות
ענינים לכלול בנבואה מלותיהם נגבלו שהנה לדורות הנכתבים
עצמו הנביא הבנת כפי המליצה תשתנה בזה וגם כאחד. רבים
ניתן רבות ופעמים דיבורו ודרך לשונו לטבע ישתנה וגם ודרכיו

ירמיה של איזורו כגון נבואתם עם מעשים לעשות לנביאים
ורבים ד) (יחזקאל יחזקאל של ולבנה כז), (שם ועולו יג) (ירמיה

כחות מתעוררים היו ההם המעשים שע״י היה וענינם כאלה.
שעליו הענין אמתת לפי מצטרך שהיה מה העליונים מכחות

להוציא ונפקדים מזדמנים היו ומאז בחינותיו בכל הנבואה היתה
לו: הראוי בזמן לפועל הדבר

[8] The matters of prophecy, its words, and its
actions: You must know that in the prophecy of the
prophets, two distinctions are examined: first, the
matter itself, and second, the words and
expressions. This is because there are instances
where the prophet grasps a certain matter and it is
not limited to him in words, but rather the prophet
conveys it in words as he wills. And there are
instances where a matter is grasped that is also
limited to words, such as the prophecies of Isaiah,
Jeremiah, and the other written prophets for
generations, whose words were limited in prophecy
to encompass many matters as one. And even in
this, the expression will change according to the
prophet’s own understanding and ways, and it will
also change according to the nature of his
language and manner of speech. And often,
prophets were given to perform actions with their
prophecy, such as Jeremiah’s girdle (Jeremiah 13)
and his yoke (ibid. 27), and Ezekiel’s brick (Ezekiel
4), and many like these. Their purpose was that
through those actions, certain higher powers would
be stirred, which was necessary according to the

65



Derech Hashem

truth of the matter upon which the prophecy was
based in all its aspects. And from then on, they
would be summoned and present to bring the
matter to fruition at its appointed time.

נביא תואר הנה כי שתדע צריך עוד הנביא: תואר שיטוף [9]
על הנבואה השיג שכבר למי אלא יאות לא ובדקדוק באמת

לזה שהגיע ומי וכמש״ל ית׳  ממנו מתנבא היותו לו ונתברר בוריה
בנבואתו. טעות בו יפול ולא כלל בנבואתו ספק לו ישאר לא

בהשגות שיתחיל מי גם זה בתואר יתואר הרחבה דרך על אמנם
השיג שלא מי ואולם האנושי. לגדר חוץ גילוי לו והגיע הנבואיות

וכענין שיכשל לו ואפשר בענינו בטוח עדיין אינו אלה השגות אלא
הנבואה דרכי היודעים ואמנם בס״ד. לפנים שנבאר אחאב נביאי

האלה המכשולות יודעים נכון על זה כל יודעים בורים על
הגיע עד מהם לינצל והדרך סימניהם ומכירים שימצאו שאפשר
כמש״ל התלמידים את מלמדים היו ואלה הנבואה. אמתת אל

האמת: על אותם ומעמידים הטעיות מן אותם וממלטים

[9] The Title of Prophet: You must also know that
the true and precise title of prophet is fitting only for
one who has already attained prophecy in its
entirety and for whom it has become clear that he
prophesies from the Blessed One, as stated above.
And one who has reached this state will have no
doubt whatsoever concerning his prophecy, nor
will he fall into error in his prophecy. However, in a
broader sense, one who has begun to attain
prophetic insights and has received a revelation
beyond the human realm may also be described by
this title. But one who has only attained such
insights is not yet certain in his matter and it is
possible for him to err, as in the case of Ahab’s
prophets, which we will explain later, with God’s
help. Indeed, those who know the ways of
prophecy in their entirety know all this accurately;
they know these pitfalls that can be found and
recognize their signs and the way to be saved from
them until they reach the truth of prophecy. And
these were the ones who taught the disciples, as
stated above, and saved them from errors and
established them upon the truth.

בח״א מ״ש הוא הזה הענין עיקר ואולם השקר: נביאי ענין [10]
מה כפי ופועלים בעולם שנמצאים הטומאה כחות מאותם פ״ה

האדם את שיטעו בכחם יש והנה בידם. ונמסר בטבעם שהוחק
הנבואה דרכי כעין בדרכים השפעות עליו שיושפעו במה

ענינים קצת לו ויחדשו וכוזבים אמיתים ענינים לו ויגלו האמיתית
או אות אליך ונתן השקר בנביא בפי׳  הכתוב וכמ״ש נפלאים

לאדם שיקרה אפשר זה דבר והנה והמופת. האות ובא מופת
לו שיקרה שאפשר והיינו ברצונו לו שיקרה ואפשר ברצונו שלא

זה לו והגיע הפכו על השתדל או עליו השתדל לא והוא זה מקרה
שרצה למי שיגיע ואפשר והשתדלותו. במעשיו נשלם שלא מפני

האלה הכחות אחרי שילך והיינו להשיגו והשתדל ברשעו בו
להשיג שיחפוץ מה מהם להשיג ברצונו בם להדבק וישתדל

האדם בני לפני עצמו יחזיק שבהם כמ״ש ענינים לו שיגלו דהיינו
היו הזה המין ומן בעיניהם יתכבד או שיחפוץ כמו ויסיתם לנביא

שהיו עד בזה משתדלים היו שהנה והאשרה הבעל נביאי
ידיהם שעל דברים קצת ידיעת ומשיגים האלה בכחות מתדבקים

לאות נפלאות זה בכח מחדשים וכן בם, המאמינים מפתים היו
להם זה שאין יודעים היו בעצמם הם ואמנם וכמ״ש. נבואתם על

בעצמם חושבים היו ולא להם שבחרו מה הטומאה מצד אלא
שלא למי גם אך כן. עושים היו לבבם ברשעת אלא נביאים שהם

צריכים היו וע״כ כמ״ש זה שיקרה אפשר היה זה על השתדל
היו ידו ועל כמ״ש שילמדם מובהק למלמד לנבואה המשתדלים

כיון כי באמת הנבואה למדריגה שיגיעו עד זה וכל נצולים.
עוד להם וא״א והכירוהו הגדול ההפרש ראו כבר לה שהגיעו

וכמ״ש: כלל בזה שיסתפקו

[10] The matter of false prophets: However, the
essence of this matter is as stated in the Book of
the Covenant, Chapter 5, concerning those forces
of impurity that exist in the world and operate
according to their nature and what has been
decreed upon them. Indeed, it is within their power
to mislead man by influencing him with impressions
in ways akin to true prophecy, revealing to him both
true and false matters, and generating for him
certain wondrous phenomena. As the verse
explicitly states concerning the false prophet: ”And
he gave you a sign or a wonder, and the sign or the
wonder came to pass.”
Now, this phenomenon can occur to a person
unintentionally, and it can also occur intentionally.
This means it can happen to him without his
striving for it, or he may have striven for its
opposite, and it befell him because his actions and
efforts were not perfected. Alternatively, it can
befall someone who desired it wickedly and strove
to attain it. This is to say, he would follow these
forces and strive to cleave to them willingly, in
order to achieve what he desired, namely, that
matters be revealed to him by which he could
present himself to people as a prophet and mislead
them as he wished, or gain honor in their eyes. Of
this kind were the prophets of Baal and Asherah,
who indeed strove in this manner until they cleaved
to these forces and attained knowledge of certain
things by which they would deceive those who
believed in them, and also generate wonders by
this power as a sign of their prophecy, as stated.
However, they themselves knew that this came to
them only from the side of impurity, which they had
chosen for themselves, and they did not consider
themselves prophets, but rather acted thus out of
wickedness of heart. But even for one who did not

66



Part III – חלק ג

strive for this, it was possible for it to occur.
Therefore, those who strove for prophecy required
a clear teacher to instruct them, as stated, and
through him they were saved. And all this is until
they reach the true level of prophecy, for once they
have reached it, they have already seen the great
difference and recognized it, and it is impossible for
them to be satisfied with this at all, as stated.

היה הזה הדרך מן והנה וחבריו: כנענה בן צדקיה ענין [11]
מפני הנה כי וזה שפיתם. ברוח אחאב לנביאי שקרה הענין

לו שיהיה ראוי והיה גלעד ברמות ויפול שילך עליו נגזר מעשיו
יסוג ולא ההיא המלחמה אל וילך ימשך ידו שעל חזק פיתוי
שאירע וכמה שימנעהו ראוי שהיה מה לו שיקרה אף ממנה

לו הספיק ולא ה׳  דבר את כיום נא דרש יהושפט לו שאמר באמת
בהיות והנה ית׳ . לפניו צפוי היה זה שכל ההם הנביאים נבואת
זכות ומלמדים מקטרגים היו שלמעלה ב״ד לפני נערך המשפט
כל כי והוא הרוח ענין הגון היותר ונמצא לפתותו ענינים ונזמנים
והיינו אחאב של ובפניו לעיניו מתנבאים היו השקר נביאי אותם
שעל הענינים באותם ומשתדלים המעשים אותם עושים שהיו

אלא משתדלים היו לא הם והנה הנבואה גילוי נמשך ידיהם
שהיו אלא יותר ולא למעלה שזכרנו הטומאה גילוי להמשיך

עכ״פ אמנם ית׳ . אורו גילוי שממשיכים לו ומראים במלך מרמים
הגילוי באמת עליהם נמשך והיה לפניו בהמשכה משתדלים היו

יותר ליתחזק המלך לעיני נעשה היה זה ודבר מבקשים היו אשר
הנביאים וכל י) כב א (מלכים הכתוב שאמר והוא בם. באמונה

הנבואה באותה להם נמשך שהיה מה והנה לעיניהם. מתנבאים
ביד ה׳  ונתן והצלח עלה יב) כב א (מלכים אלה מלות היו הטמאה
היו ולא בפיהם מדבר ההוא הרוח שהיה הדברים היו אלה המלך

אלא היה מה השתדלותם יודעים היו הם כי בעצמם הם טועים
מיכיהו לדברי האמין שלא עד ומתפתה בהם טועה היה אחאב

ואמנם שלו. השקר בנביאי רואה שהיה במה אמונתו מרוב
אמרו לא הם כי ההם הנביאים שאר על הוסיף כנענה בן צדקיה

לעשות הוסיף צדקיה אך הרוח מאותו להם שנמשך מה כפי אלא
ההוא בגילוי האמין כבר כי וזה האמת נביאי עושים שהיו מה כעין
א (מלכים לומר שהזיד עד ית׳  מלפניו ונמשך אמיתי היותו וחשב
הנבואה בדרכי לומד לא הוא והנה וכו׳  באלה ה׳  אמר כה יא) כב

עליו אז״ל וע״כ והאמת השקר בין הבחין ולא כראוי האמיתית
נבות רוח פט.) (סנהדרין אמרו וכן שמע שלא מה שאמר

יהושפט שהזהירו מה כפי למידק ליה אבעי עוד ואמרו אטעיתיה.
לנביאים קרה באמת והנה א׳ . בסגנון מתנבאים נביאים ב׳  שאין

ובדרך להשיג רגילים שהיו ממה יותר גילוי הזמן באותו ההם
שאותה לו ונדמה צדקיה שטעה עד רגילים שהיו ממה שונה

אלא היה לא שהשתדלותם אעפ״י אמיתית נבואתו היתה הפעם
והבן וכמ״ש ה׳  מאת נסבה היתה זאת אבל כמ״ש הטומאה לצד

היטב:

[11] The matter of Zedekiah son of Kenaanah and
his companions: And behold, from this path was
the incident that befell Ahab’s prophets through the
spirit of their mouths. This is because, due to his
deeds, it was decreed that he would go and fall in
Ramoth Gilead, and it was fitting that he should

have a strong temptation by which he would be
drawn and go to that war, and not turn back from it,
even if what was fitting to prevent him were to
occur. And indeed, as happened, Jehoshaphat
said to him, ”Inquire, I pray, today the word of the
LORD,” and the prophecy of those prophets was
not sufficient for him, all of which was foreseen by
the Blessed One. And behold, when the judgment
was prepared before the Heavenly Court, there
were accusers and defenders, and circumstances
were brought forth to tempt him, and it was found
that the most fitting circumstance was the spirit,
which is that all those false prophets prophesied
before Ahab’s eyes and in his presence. This
means they were performing those actions and
striving for those matters by which the revelation of
prophecy was drawn. And behold, they were not
striving for anything more than to draw the
revelation of impurity, which we mentioned above,
and nothing more. Rather, they were deceiving the
king and showing him that they were drawing the
revelation of His light, blessed be He. However, in
any case, they were striving for its drawing before
him, and the revelation they sought was truly drawn
upon them, and this was done before the king’s
eyes to strengthen his belief in them. And this is
what the verse states (1 Kings 22:10): ”And all the
prophets prophesied before them.” And behold,
what was drawn for them in that impure prophecy
were these words (1 Kings 22:12): ”Go and prosper,
and the LORD will give it into the king’s hand.”
These were the words that that spirit spoke through
their mouths, and they themselves did not err, for
they knew what their striving was. Rather, Ahab
erred in them and was tempted, to the point that he
did not believe the words of Micaiah, due to his
great faith in what he saw in his false prophets. And
indeed, Zedekiah son of Kenaanah added to the
other prophets, for they only spoke according to
what was drawn for them from that spirit. But
Zedekiah added to act in a manner similar to what
the true prophets did, for he had already believed in
that revelation and thought it to be true and drawn
from the Blessed One, to the point that he dared to
say (1 Kings 22:11): ”Thus says the LORD, ’With
these [rams]...’” And behold, he did not learn the
ways of true prophecy properly, nor did he
distinguish between falsehood and truth. Therefore,
the Sages said about him that he spoke what he
did not hear, and they also said (Sanhedrin 89a):
”The spirit of Naboth misled him.” And they also
said, ”He should have examined according to what
Jehoshaphat warned, that two prophets do not
prophesy in the same manner.” And behold, in

67



Derech Hashem

truth, those prophets experienced a revelation at
that time beyond what they were accustomed to
achieve, and in a different manner than they were
accustomed to, so that Zedekiah erred and it
seemed to him that his prophecy that time was true,
even though their striving was only towards
impurity, as mentioned. But this was a turn of
events from the LORD, as mentioned, and
understand this well.

ה פרק -- חלק ג Part 3, Chapter 5

מדריגות הנה ע"ה: רבינו למשה הנביאים כל בין הפרש [1]
חוץ הנביאים כל מדריגת אחת לב׳ . יתחלקו כלל ע״ד הנבואה

בחילוק חילקם בעצמו והקב״ה מרע״ה. מדריגת והב׳  ממרע״ה
אליו במראה ה׳  נביאכם יהיה אם בכתוב הבדלם וביאר זה

וכו׳ : משה עבדי כן לא וכו׳  אתודע

[1] The Distinction Between All the Prophets and
Our Master Moses, May He Rest in Peace: Behold,
the levels of prophecy, in general, are divided into
two. One is the level of all the prophets, excluding
our Master Moses, and the second is the level of
our Master Moses. And the Holy One, Blessed be
He, Himself divided them with this division and
clarified their difference in Scripture: ”If there be a
prophet among you, the LORD will make himself
known to him in a vision, I will speak with him in a
dream. Not so with my servant Moses, etc.”

הנביאים כל כלל חלום: או מראה ידי על הנביאים נבואת [2]
אליו במראה וכמ״ש חלום או מראה ע״י נבואתם ממשה חוץ
החלום מן משתמש שהקב״ה והיינו בו אדבר בחלום אתודע

על להמשיך לאמצעי להיות האדם בני של בטבעם כבר החקוק
שהחלום אלא א׳  ממין והחלום שהנבואה ולא לנביא הנבואה ידו

הנבואה להמשך אמצעי שיהיה ית׳  חכמתו לפני הגון דבר הוא
מצד אלא בנבואה מס׳  א׳  חלום נז:) (ברכות ז״ל אמרו ולא ידו על

לבני הרגילה ההודעה מגדר למעלה והודעה הגדה בו היות
למעלה: וכמ״ש השכלתם חק כפי האדם

[2] The prophecy of the prophets through vision or
dream: All prophets, except for Moses, received
their prophecy through vision or dream, as it is
stated, ”By vision I make Myself known to him; in a
dream I speak with him.” This means that the Holy
One, Blessed be He, uses the dream, which is
already engraved in the nature of human beings, as
a means to convey prophecy to the prophet. It is

not that prophecy and dream are of the same kind,
but rather that the dream is fitting before His
wisdom, may He be exalted, to serve as a means
for conveying prophecy through it. And when our
Sages, of blessed memory, said (Berakhot 57b),
”One dream is like sixty prophecies,” they did not
mean this literally, but rather due to the fact that a
dream contains a revelation and a communication
that is above the level of ordinary communication
for human beings, according to the laws of their
intellect, as stated above.

מהרגשותיו יצא הנביא על הנבואה שפע בהתגבר והנה [3]
הישן כמחשבת מחשבתו ותשאר בשינה כמו וישתקע וחושיו

הזה הדבר שיגיע אפשר ואמנם הנבואה. לו תמשך ואז וחולם
על שבשכבו ואפשר שזכרנו הדרך על יקיצתו בעת הנביא אל

תגיעהו לא עכ״פ אמנם הנבואה. לו תמשך הלילה בחלום מטתו
התרדמה. באותה ומשוקע מחושיו חוץ היות אחר אלא הנבואה

מצבו אל תכף וישוב זמן במיעוט הדבר שיקרה אפשר אמנם
בתרדימה ונשתקע ההרגש מן יצא הנבאו שבעת אלא הראשון

הנבואה: שיקבל עד לשעה

[3] And behold, when the abundance of prophecy
overcomes the prophet, he departs from his
feelings and senses and becomes immersed as if in
sleep, and his thought remains like the thought of
one sleeping and dreaming. Then prophecy will be
drawn to him. Indeed, it is possible for this to occur
to the prophet while he is awake, in the manner we
have mentioned, and it is possible that while he lies
on his bed in the night, prophecy will be drawn to
him in a dream. However, in any event, prophecy
will not reach him except after he is outside of his
senses and immersed in that slumber. It is
possible, however, that this occurs for a short time,
and he immediately returns to his original state,
except that at the moment of prophecy, he departs
from sensation and becomes immersed in slumber
for an hour until he receives the prophecy.

שרואה כמי אלא אינה הנביאים של ראייתם ואמנם [4]
רואים אינם אך המצטיירים הנושאים את רואים שבו באספקלריא
אלא א׳  באספקלריא שרואה כמי ולא לפניו חבירו את שרואה כמי
לזו מזו הציור בהן שנעתק רבות אספקלריאות מתוך שרואה כמי

האספקלריאות מתוך נראות ותנועותיו ודאי א׳  הוא הנראה אך
ראיתם שאין אלא עוד ולא מישור. באור אליו מביטים שאין אעפ״י

לו שא״א מצוחצחת בלתי אספקלריא מתוך שרואה כמי אלא
אחר אפי׳  הכבוד לראות להם א״א כך גמור בבירור הנושא לראות

באמת שרואים שמה אעפ״י בבירור הללו הציורים העתקי כל
מדריגות יש זה בכל וגם כלל. אצלם ספק בזה ואין ית׳  כבודו הוא

מצוחצחת שלו שאספקלריא שיש לנביא נביא בין והבדל רבות
משיג זה כל המשיג הנביא ואולם בירור ביותר ומשיג חבירו משל

68



Part III – חלק ג

ומתודע שהמתגלה אצלו מתברר הנה כי דהיינו לאמתו הענין
ומשיג וסודו מציאותו האספקלריא ענין ומשיג הבי״ת הוא אליו

למעלה וכמ״ש ובבירור באמת לו הנשפעות ההשכלות ומשכיל
הציור העתקי כל ע״י הוא אליו הכבוד שהתודע כמו ואמנם בפ״ג.

ובדרך ומשלים חידות ע״י הם לו המגיעות הידיעות כן האלה
וכמש״ל: מגעת הנבואה ידו שעל האמצעי שהוא החלום

[4] Indeed, the vision of the prophets is akin to one
who sees through a polished mirror, wherein
subjects are depicted but not as one sees a fellow
human being directly before them, nor as one sees
through a single polished mirror. Rather, it is as one
who sees through numerous mirrors, wherein the
image is transferred from one to another, yet the
perceived object is undeniably one, and its
movements are visible through these mirrors, even
if not directly observed in plain light. Furthermore,
their vision is only as one who sees through an
unpolished mirror, whereby the subject cannot be
seen with absolute clarity. Thus, they cannot see
the Divine Presence with perfect clarity, even after
all these transfers of imagery, although what they
truly see is His blessed glory, and there is no doubt
in their minds regarding this. And even within all
this, there are many degrees and differences
between one prophet and another, for some have a
more polished mirror than their peers and attain
greater clarity. However, the prophet who attains
all this grasps the matter in its truth, meaning that it
becomes clear to him that what is revealed and
made known to him is the Divine Presence, and he
grasps the reality and secret of the mirror, and he
attains and comprehends the insights that truly and
clearly flow to him, as stated above in Chapter 3.
And indeed, just as the Divine Presence is made
known to him through all these transfers of imagery,
so too the knowledge that reaches him is through
riddles and parables and in the manner of a dream,
which is the medium through which prophecy
arrives, as mentioned above.

מכל עליון יותר בדרך היא משה של נבואתו אך משה: נבואת [5]
לחלום ולא והרגשותיו מחושיו לצאת צריך היה שלא א׳  והוא זה

שנא׳  וזהו התמידי במצבו עודו לו מגעת הנבואה היתה אלא כלל
מתוך שרואה כמי הענין לו מתגלה והיה בו אדבר פה אל פה בו

היו הידיעות וכן מצוחצחת. עצמה והיא לבד א׳  אספקלריא
ולא ומראה שנאמר והוא חידות ע״י ולא בבירורם לו מגיעות

לו שאפשר מה כפי מתגלה הכבוד היה לו גם ואולם בחידות.
לאדם א״א זה זולת כי המראה בתוך מצטייר שדיוקנו וכמי לקבל

היה ההוא הציור שלפחות בדרך היה אבל בוראו את שישיג
ומאירה מצוחצחת באספקלריא שרואה כמי ובבירורו כלו משיגו

הציור אותו כי יביט ה׳  ותמונת נאמר זה ועל לראותו. עיכוב שאין
שאר משא״כ יפה. יפה אותו מביט היה התמונה שהוא המצטייר

עליו שיעמדו להם אפשר היה לא הציור אותו שאפי׳  הנביאים
גדולה השכלה משכיל היה משיג שהיה הציור מתוך והנה היטב

וכמ״ש: הנביאים שאר מכל יותר מאד וברורה

[5] The prophecy of Moses: However, the
prophecy of Moses is of a higher order than all of
these. Firstly, he did not need to depart from his
senses and feelings, nor to dream at all. Rather, the
prophecy would come to him while he was in his
usual state. This is what is stated concerning him:
”Mouth to mouth I speak with him.” The matter
would be revealed to him as one who sees through
a single, polished mirror. And similarly, the
knowledge would come to him in its clarity, not
through riddles, as it is said: ”And a vision, and not
in riddles.” However, even for him, the glory would
be revealed to the extent that he could receive it, as
one whose image is imprinted within the mirror. For
otherwise, it is impossible for a person to
apprehend his Creator. But it was in a manner such
that at least that image apprehended him entirely
and in its clarity, as one who sees in a polished and
luminous mirror, with no impediment to his vision.
And concerning this it is said: ”And the image of
God he beholds,” for that imprinted image, which
was the image, he beheld it very clearly. This is
unlike other prophets, for even that image was not
possible for them to grasp well. Now, from the
image he apprehended, he would attain great and
very clear understanding, superior to all other
prophets, as it is written:

הנביאים ששאר למשה הנביאים שאר בין היה הבדל ועוד [6]
רוצה הבי״ת שהיה בשעה אלא שעה בכל להנבא בידם היה לא
תלוי היה הדבר משה אך ומתנבאים. עליהם שפעו משרה היה

כפי הגילוי אליו ולהמשיך ית׳  בו להתקשר בידו מסור והיה ברצונו
מה פרטים ענינים אלא משיגים היו לא הנביאים שאר עוד הצורך.

כל לו שיגלו זכה משה אך להם לגלות רוצה היה ב״ה שהאדון
ונמסרו הכל ולחפש הכל את לחקור רשות לו וניתן הבריאה סדרי

בכל משה״כ והוא מעולם אדם לבן שנמסרו המתפחות כל בידו
פניך: על טובי כל אעביר אני נאמר וכן הוא נאמן ביתי

[6] Furthermore, there was another distinction
between Moses and the other prophets. The other
prophets did not have the ability to prophesy at any
hour; rather, at the hour the Divine Presence willed
it, He would bestow His abundance upon them,
and they would prophesy. But with Moses, the
matter was dependent on his will, and it was within
his power to connect himself to the Blessed One
and draw down revelation as needed. Moreover,
the other prophets would only grasp specific
matters that the Master, blessed be He, wished to

69



Derech Hashem

reveal to them. But Moses merited that all the
arrangements of creation were revealed to him, and
he was granted permission to investigate
everything and search into everything. And all the
insights that have ever been granted to humankind
were entrusted to him, for it is said, ”He is faithful in
all My house.” And it is also stated, ”I will cause all
My goodness to pass before you.”

שהיו כמו כלם הנביאים והנה תורה: במתן ישראל נבואת [7]
והיו שזכרנו כמו הכבוד מן להם מצטייר שהיה הציור משיגים

הכבוד שיהיה הענין זה המצא סוד פי׳  וענינו הציור סוד משיגים
משיגים היו וכן זה בכל הכונה ומה זה נמשך ואיך מצטייר

היו כן ההוא הציור ע״י ית׳  גדולתו בסודות אמיתית השכלה
ושאין כלל ציור שום אין באמת ית׳  שבו הדבר אמתת משיגים

הטעם על ית׳  ברצונו הנביא לעיני נעשה דבר אלא ההוא הציור
רואים אינכם ותמונה לישראל נאמר זה דבר ועל אצלו הידוע

השיגו הדברים ב׳  הנה כי תמונה. כל ראיתם לא כי וכן קול זולתי
כלל ציור שום בו אין ית׳  מציאותו שאמתת תחלה השיגו באמת

הידיעה ואחר לגמרי הדמיונות אלה מכל משולל והוא ועיקר
שעליה הנבואיות התמונות מן תמונה ג״כ להם נתגלית הזאת

(ספרי החז״ל קראו ולזה וכו׳  ישראל אלקי את ויראו נאמר
אלא באמת הכבוד מראה שאינו דיבור מראה ח) יב במדבר

המצטייר הציור כענין שהוא הדיבור מכח שמצטייר מראה
בסודות ענינים פרטי משיגים ידו שעל וכמש״ל באספקלריא

שביארנו: וכמו והנהגתו ובריאתו ית׳  אלקותו

[7] The prophecy of Israel at the Giving of the
Torah: Behold, all the prophets, just as they
apprehended the image that was depicted for them

from the Glory, as we have mentioned, so too they
apprehended the secret of the image and its
meaning, meaning the secret of the existence of
this phenomenon, that the Glory is depicted, and
how this is drawn forth, and what is the intention in
all this. Likewise, they apprehended true
understanding of the secrets of His blessedness
through that image. Thus, they apprehended the
truth of the matter, that in Him, blessed be He,
there is truly no image at all, and that this image is
but a thing created before the eyes of the prophet
by His blessed will, for the reason known to Him.
And concerning this it was said to Israel, ”And you
see no image save a voice,” and also, ”for you saw
no image.” For behold, they truly apprehended two
things: First, they apprehended that the truth of His
blessed existence contains no image whatsoever,
and that He is completely devoid of all these
imaginings. And after this knowledge, an image of
the prophetic images was also revealed to them,
concerning which it is said, ”And they saw the God
of Israel.” And for this reason, the Sages (Sifrei
Bamidbar 12:8) called it ”a vision of speech,” which
is not truly a vision of the Glory, but rather a vision
that is formed by the power of speech, akin to the
image formed in a mirror, as we have explained
above. Through it, they apprehend the details of
matters concerning His blessed Divinity, His
creation, and His providence, just as we have
elucidated.

70



Chapter 5

Part IV: Divine Service

בעבודה -- רביעי חלק

9 Chapters

א פרק -- חלק ד Part 4, Chapter 1

הא׳  חלקים לב׳  מתחלק העבודה כלל העבודה: חלקי [1]

המעשה: והב׳  התלמוד

[1] The Parts of Service: The entirety of service is
divided into two parts: the first, study, and the
second, action.

יומיי הב׳  תמידי הא׳  לד׳  מתחלק המעשה המעשה: חלקי [2]
מקריי: הד׳  זמניי הג׳ 

[2] The Parts of the Action: The action is divided
into four parts: 1. Perpetual, 2. Daily, 3.
Occasional, 4. Accidental.

ה׳  אהבה כגון תמיד האדם בו שיחויב מה הוא התמידי [3]
בזמן הקרבנות דהיינו יום בכל בו שיחויב מה היומיי ויראתו.
בזמנים בו שיחויב מה הזמניי וק״ש. התפלות ועכשיו הבית

לו שיגיעו מה לפי בו שיחויב מה המקרי וי״ט. שבתות כגון ידועים
מאלה א׳  ובכל וכיוצא. הבן פדיון ומעשר חלה כגון המקרים מן

ועשה מרע סור הם והם ולאוין עשין דהיינו ואזהרות ציווים ימצאו
טוב:

[3] The perpetual is that which is incumbent upon
man always, such as love of God and His fear. The

daily is that which is incumbent upon him each day,
namely the sacrifices in the time of the Temple, and
now the prayers and Shema. The seasonal is that
which is incumbent upon him at known times, such
as Sabbaths and Festivals. The contingent is that
which is incumbent upon him according to the
circumstances that befall him, such as challah and
tithes, the redemption of the firstborn, and the like.
And in each of these categories, one will find
commandments and prohibitions, meaning positive
and negative commandments, and these are
”depart from evil and do good.”

בדרך האלה הענינים כל עיקר ואמנם בכלל: העבודה עיקר [4]
כפי קרבתו ובקשת ית׳  אליו הפניה שהוא פ״ד בח״א נתבאר כלל
והנה בו. ומתדבקים לו מתקרבים להיות לנו חקק אשר הדרכים
החומריות בחשך הדבק הרע מניעות כל להסיר שנשתדל צריך

ונשתלם בו שנדבק עד לו בהתקרבות ולהתאמץ הזה והעולם
הבריאה את ברואו תכלית וכל ית׳  חפצו כל שזה בשלימותו

וכמ״ש:

[4] The essence of the service in general: Indeed,
the essence of all these matters in general has been
clarified in Part One, Chapter Four, which is turning
to Him, blessed be He, and seeking His closeness
according to the ways He has ordained for us to
draw near to Him and cleave to Him. And behold,
we must endeavor to remove all impediments of
evil that cling to the darkness of materiality and this
world, and strive in drawing near to Him until we
cleave to Him and are perfected in His perfection,

71



Derech Hashem

for this is His blessed will and the ultimate purpose
of His creation of the universe, as it is written:

האנושיות חוקות שהוחקו מה כפי הם הענינים פרטי אך [5]
להשתלם לאדם שניתנו והדרכים בחינותיהם׳  בכל והעולם
בכל סדריה כפי כלה הבריאה את עמו ולהשלים בשלימות

היותר מהם קצת עתה ונבאר ובענפיה. בשרשיה מחלוקותיה
זמן: ובכל מקום בכל ונוהגים שייכים

[5] However, the details of these matters are as the
laws of humanity and the world have been decreed
in all their aspects, and the paths that have been
given to man to perfect himself in perfection and to
perfect with him all of creation according to its
order, in all its divisions, in its roots and in its
branches. And we shall now explain some of them
that are most relevant and applicable everywhere
and at all times.

ב פרק -- חלק ד Part 4, Chapter 2

להגיע א״א שזולתו לפי מוכרח ענין הוא התורה תלמוד הנה [1]
יעשהו. איך שיעשה מצווה הוא מה ידע לא אם כי המעשה אל

האדם של לשלימותו גדול תכלית בתלמוד יש זה כל זולת אמנם
יותר: בו נאריך עתה אמנם פ״ד בח״א בקצרה הענין הזכרנו וכבר

[1] Behold, the study of Torah is a necessary
matter, for without it, it is impossible to arrive at
action. For if one does not know what he is
commanded to do, how can he do it? However,
beyond all this, there is in study a great purpose for
the perfection of man. We have already mentioned
this matter briefly in Chapter 4 of Part I, but now we
shall elaborate on it further.

ההשפעות בכלל ההשפעות: ענין כפי תורה התלמוד ענין [2]
מכל עליונה א׳  השפעה יש בריותיו לצורך ית׳  ממנו הנשפעות

שאפשר מה שבכל ומעולה יקר היותר הוא שענינה ההשפעות
שימצא שאפשר מה תכלית שהוא והיינו בנמצאים שימצא

מעין ומעלה ויקר ית׳  שלו האמיתי המציאות מעין בנמצאות
מכבודו ית״ש האדון שמחלק מה הוא והוא ית׳  מעלתו אמתת
בענין זאת השפעתו את הבי״ת קשר ואמנם ברואיו. אל ויקרו
בב׳  משתלם זה וענין התורה והוא זה לתכלית ית׳  ממנו נברא
חיבר הנה כי שם שביארנו מה וזה ובהשכלה. בהגיון בחינות

תורה חומשי ה׳  כלל שהם ומאמרים מלות כלל ב״ה האדון
הזאת ההשפעה בהם וקשר וכתובים נביאים במדריגה ואחריהם

הזאת ההשפעה תמשך ההם הדיבורים שכשיודברו באופן
לו שהוגבלו בגבולים הזה ההגיון שיהיה ובתנאי אותם למדבר

לפי ההם בדיבורים שנכלל מה בהשכלת וכן בס״ד לפנים וכמ״ש
אותם. למשכיל הזאת ההשפעה תמשך האמיתים דרכיהם

שאר ככל הזאת בהשפעה יש מדריגות מדריגות ואמנם
האלה המדריגות ונתחלקו שבמציאות והענינים ההשפעות

היותו העליונה החכמה שראתה מה כפי וההשכלה ההגיון בחלקי
ובחלק ההשפעה מן א׳  מדריגה תמשך מההגיון א׳  שבחלק נאות

מתלמוד חלק לך אין אך בהשכלה וכן אחרת מדריגה אחר
הרמה ההשפעה ממדרגות א׳  מדריגה בו תמשך שלא התורה

המצטרכים: התנאים בו ישמרו אם הזאת

[2] The matter of Torah study, in accordance with
the nature of divine influences: Among the general
divine influences bestowed for the benefit of His
creatures, there is one supreme influence, superior
to all others. Its essence is the most precious and
exalted of all that can possibly exist. This is
because it represents the ultimate attainment
possible for created beings, reflecting the Divine
Presence itself, and it is precious and exalted in
accordance with the truth of the Divine Majesty.
This is what the Master, blessed be He, shares of
His glory and preciousness with His creations.
Indeed, the Holy One, blessed be He, has bound
this influence to a creation of His, intended for this
purpose, which is the Torah. This matter is
perfected in two aspects: through discourse and
through comprehension. This is what we have
explained elsewhere. For the Master, blessed be
He, has composed a compendium of words and
pronouncements, which constitute the entirety of
the five books of the Torah, followed in rank by the
Prophets and the Writings. He has bound this
influence to them in such a way that when these
words are spoken, this influence will be drawn to
the one speaking them, provided that this discourse
adheres to the boundaries set for it, as stated
previously, with God’s help. Similarly, through the
comprehension of what is included in these words,
according to their true paths, this influence will be
drawn to the one comprehending them. However,
there are degrees within this influence, just as there
are in all other influences and matters in existence.
These degrees are divided according to the
portions of discourse and comprehension, as the
Supreme Wisdom has deemed it fitting. In one part
of discourse, one degree of the influence will be
drawn, and in another part, another degree, and so
on with comprehension. Yet, there is no aspect of
Torah study from which one degree of this lofty
influence will not be drawn, provided that the
necessary conditions are observed.

72



Part IV – חלק ד

יותר תגדל ההשכלה שתתעלה מה שכל פשוט זה והנה [3]
לשון שישכיל מי ישוה ולא ידה על שתמשך השפעה מדריגת
הכונה שישכיל מי ולא כונתם שישכיל מי עם לבד המקראות

בה שהעמיק מי ולא יותר בה שיעמיק מי עם שבהם השטחיית
שבכל ית׳  מחסדו היה אמנם הרבה. בה שיעמיק מי עם קצת

מי שכל עד ההשפעה מן מדריגה תמשך ההשכלה מן חלק
שנקשר מה הזאת הגדולה ההשפעה מן ירויח בה שהשכיל

לבד להגיון אלא השכלה לשום הגיע שלא ומי ההיא בהשכלה
הזאת. ההשפעה מן קצת לו גם לשיחולק לו אמצעי יהיה כבר

יותר: ומי מעט מי לה זוכים ישראל של רובן ונמצא

[3] It is evident that the greater the level of
understanding attained, the greater the degree of
influence that will be drawn through it. One who
understands merely the literal meaning of the
verses will not be equal to one who understands
their intent, nor will one who understands the
superficial intent be equal to one who delves
deeper, nor will one who has delved a little be
equal to one who has delved extensively. However,
it was from God’s kindness that for every part of
understanding, a degree of influence is drawn.
Thus, whoever attains understanding will benefit
from this great influence to the extent of their
understanding. And one who has not attained any
understanding beyond mere contemplation will
already have a means by which to receive a portion
of this influence. Consequently, the majority of
Israel merit this, some a little and some more.

הנמצאת ההדרגה זאת זולת ואמנם התורה: חלקי ענין [4]
בה נמצא עוד האמיתי כשיעורו בה האדם בני השתדלות לגמול
שאין עד הבריאה כלל בה לתקן שצריך מה לפי וחילוק הדרגה

הבריאה. כלל מחלקי חלק ויושלם ידו על יתוקן שלא ממנה חלק
שיעסוק צריך שלימה עבודה בוראו לפני לעבוד שהרוצה ונמצא

הבריאה חלקי אל התיקון ממנו שיגיע כדי יכלתו כפי חלקיה בכל
ימיו אדם ישלש לעולם ל.) (קדושין אז״ל הזה הדרך ועל כלה.

חלקי כל זה ובכלל בגמרא שליש במשנה שליש במקרא שליש
מא׳  ידו יניח ולא בכלם שיאחוז עד זמנו בהם שיחלק התורה

לפי שימדד ראוי מהם א׳  בכל שיעסוק העסק שיעור אך מהם.
מזה דברנו וכבר אותו הקורים המקרים כל ולפי האדם שהוא מה

ע״ש: עצמו בפני במאמר

[4] The Matter of the Parts of the Torah: Indeed,
apart from this gradation found in the reward for
human effort in it, according to its true measure,
there is also found a gradation and division
according to what is necessary to rectify the
entirety of creation through it, such that there is no
part of it that will not be rectified by its means and a
part of the entirety of creation will be perfected.
And it is found that one who wishes to serve his
Creator with complete service must engage in all its

parts according to his ability, so that rectification
may reach all parts of creation through him. And in
this manner, our Sages, of blessed memory, said
(Kiddushin 30a): ”A person should always divide his
days: one-third in Scripture, one-third in Mishnah,
one-third in Gemara.” And included in this are all
the parts of the Torah in which he divides his time,
so that he may grasp all of them and not let go of
any one of them. However, the measure of
engagement in each of them should be assessed
according to the person himself and according to
all the circumstances that befall him, and we have
already spoken of this in a separate essay, see
there.

הנה לתלמוד להתלוות הצריכים התנאים אך התלמוד: תנאי [5]
הנה כי וזה עת. בכל המעשה ותיקון עצמו בתלמוד היראה הם:

את ית״ש ותלה שקשר במה אלא אינו התורה של כחה כל
תמשך וההשכלה בה הדיבור שע״י עד בה היקרה השפעתו

אלא בה הדיבור היה לא זה זולת אך ההיא. הגדולה ההשפעה
שאר בכל וההשכלה החכמות ספרי או עסקים בשאר כדיבור

הענין ידיעת אלא בם שאין למיניהם הטבעי המציאות מושכלות
הקורא בנפש כלל ומעלה יקר התעצמות ממנו מגיע ואין ההוא
ההשפעה ואמנם הבריאה. לכלל תיקון ולא והמשכיל המדבר

עליון היותר שהוא אלא עוד ולא כמ״ש אלקי ענינה הנה הזאת
וכיון הברואים. אל ית׳  ממנו ומגיעים הנמשכים שבענינים ונשגב
שנמצא כזה בענין בעסקו ולרעוד לירוא לאדם לו שיש ודאי שכן
אליו ממנו הגדול האור בהמשכת ומתעסק אלקיו לפני נגש הוא
והנה ית׳ . מרוממותו וירעש האנושי משפלותו שיבוש צריך והנה
בזה ונכלל כמ״ש ברעדה אך לזה שזכה הטוב מחלקו מאד יגל

ולא בדבריה לא ביזיון מנהג שום ינהג ולא ראש בקלות ישב שלא
יהיה אז כן עושה הוא ואם ומתעסק עומד מי לפני וידע בספריה

ההשפעה ידו על ותמשך באמת להיות לו שראוי מה תלמודו
לכל והארה תיקון וימשך האלקי היקר בו ויתעצם שזכרנו

על ההארה תמשך לא ממנו יחסר זה תנאי אם אבל הבריאה.
הגיונו האנושיים הדבורים כל כשאר אלא דבריו יהיו ולא ידו

לאשמה ואדרבא העולם בדברי כחושב ומחשבותיו איגרת כקורא
בוראו לפני ראשו ומקל מורא בלי הקדש אל שקרב לו תחשב
מדריגת כפי ואולם ית׳ . בקדושתו ומתעסק לפניו מדבר עודו

הלימוד יקר שיעור יהיה כן בו והזהירות הכבוד ושיעור המורא
וכמש״ל: ידו על הנמשכת ההשפעה ומדריגת

[5] The conditions for diligent study: The
conditions that must accompany diligent study are
reverence for the study itself and the constant
rectification of deeds. This is because the entire
power of the Torah lies in the fact that the Blessed
One has bound and attached His precious
influence to it, such that through speaking of it and
understanding it, that great influence is drawn
down. Apart from this, speaking of it would be no
different than speaking of other matters or books of
wisdom and knowledge concerning all other

73



Derech Hashem

natural, rational concepts, which possess only the
knowledge of that subject and from which no
precious empowerment or elevation accrues to the
soul of the reader, speaker, or understander, nor is
there any rectification for the entirety of creation.
Indeed, this influence is divine in its essence, as it
is stated, ”and not only so, but it is the highest and
most sublime of matters that flow and reach from
Him, may He be blessed, to the created beings.”
And since this is so, it is certain that a person must
stand in awe and tremble when engaged in such a
matter, for he finds himself approaching his God
and engaging in drawing down the great light from
Him to himself. He must therefore be shaken by his
human lowliness and tremble at His supreme
loftiness, may He be blessed. And he will greatly
rejoice in his good fortune that he has merited this,
but with trembling, as it is stated. And included in
this is that he should not sit carelessly nor conduct
himself with any form of contempt, neither towards
its words nor its books, and he should know before
whom he stands and with whom he is engaged. If
he acts thus, then his study will be what it truly
ought to be, and the aforementioned influence will
be drawn through him, and the divine preciousness
will be empowered within him, and rectification and
illumination will be drawn for all of creation. But if
this condition is lacking, the illumination will not be
drawn through him, and his words will be like all
other human utterances, his reasoning like that of
one reading a letter, and his thoughts like one
contemplating worldly matters. On the contrary, it
will be counted as a sin against him that he
approached the holy without awe and treated his
Creator with contempt, while still speaking before
Him and engaging with His holiness, may He be
blessed. However, according to the degree of awe
and the measure of honor and caution, so will be
the measure of the preciousness of the study and
the degree of the influence drawn through him, as
stated above.

הוא הב׳  והתנאי ההשפעות: ענין כפי תורה התלמוד ענין [6]
שיהיה ראוי השפעה להמשיך שירצה מי הנה כי המעשה תיקון

באשמות עצמו את מטמא הוא אם אכן להמשיכה. ומוכן הגון הוא
הטומאה כחות אחרי מאחריו וזונה מבוראו עצמו ומרחיק ופשעים

לך מה אלקים אמר ולרשע טז) נ (תהלים בו שיאמר ודאי והרע
שאינו לתלמיד המלמד כל קלג.) (חולין אז״ל וכן וכו׳ . חוקי לספר
לא שתורתו ודאי כזה איש והנה למרקוליס. אבן זורק כאלו הגון

רז כן ואעפ״י כלל. מדריגה שום שזכרנו ההשפעה מן תמשיך
את עוזבים הרשעים היו לא שאלו ז״ל החכמים לנו גלו גדול

בכחם שאין אעפ״י כי למוטב חוזרים שהיו סוף התורה תלמוד
התורה דברי כבר כמ״ש ית׳  מלפניו המשך שום להמשיך

העסק שבהתמיד עד עצמם מצד ועומדים מקודשים בעצמם

דמות וכמו התעוררות קצת פעם אחר פעם מהם יגיע בהם
עליו תגבר סוף שסוף בם העוסק אל שבקטנות קטנה הארה

רבה איכה (מדרש ז״ל שכתבו מה והוא למוטב. ותחזירהו
שבה שהמאור שמרו ותורתי עזבו אותי הלואי ב) ב פתיחתא
במי אמורים הדברים שאין הוא פשוט ואמנם למוטב. מחזירן

כהלכה שלא פנים בה לגלות או והיתול שחוק דרך בה שיתעסק
החכמות: בשאר שמתעסק כמי לפחות בה שיתעסק אלא

[6] The matter of Torah study in accordance with
the nature of divine influences: And the second
condition is the rectification of deeds, for indeed,
one who desires to draw down a fitting influence
must be himself worthy and prepared to draw it
down. However, if he defiles himself with
transgressions and sins, and distances himself
from his Creator, and strays after him after the
forces of impurity and evil, it is certain that it will be
said of him (Psalms 50:16), ”But to the wicked, God
says, ’What right have you to recite my statutes...’”
Likewise, our Sages, of blessed memory, have said
(Chullin 133b), ”Whoever teaches a student who is
unworthy is as though he throws a stone at
Marqulis.” And indeed, such a person, his Torah will
certainly not draw down any degree of the influence
we have mentioned. Nevertheless, the Sages, of
blessed memory, have revealed to us a great
secret: if the wicked did not abandon Torah study,
they would ultimately return to righteousness. For
even though they lack the power to draw down any
influence from Him, blessed be He, as we have
already stated, the words of the Torah themselves
are holy and stand on their own, such that by
persistently engaging with them, some stirring will
eventually come from them, time and again, like a
small spark of illumination to the one who engages
with them, which will ultimately overcome him and
return him to righteousness. And this is what our
Sages, of blessed memory, wrote (Midrash Eichah
Rabbah, P’tich’ta 2:2): ”Would that they had
abandoned Me, but kept My Torah, for the light
within it returns them to righteousness.” However, it
is plain that this is not said of one who engages
with it in jest or mockery, or to reveal aspects of it
improperly, but rather that he should engage with it
at least as one engages with other sciences.

עצמו ומקדש שמטהר מי ואולם הכנתם: כפי בלומדים הבדל [7]
את שהכין ההכנה כשיעור השפעה בתלמודו ימשיך הוא במעשיו

והוא וכחו. התלמוד יקר ירבה כן בהכנה שירבה וכשיעור עצמו
כח מעטירתם היתה שתורתם הקדמונים בחכמים שמצינו מה

האחרונים בדורות נמצא שלא מה ויקר מעלה להם ונותנת גדול
בן יונתן על אמרו וכבר האחרונים. הכנת על הכנתם יתרון מפני

עליו פורח שהיה עוף כל בתורה עוסק שהיה שבשעה עוזיאל

74



Part IV – חלק ד

שהיתה השכינה השראת עוצם מפני כח.) (סוכה נשרף היה
לימודו: ע״י עליו שורה

[7] A difference in learners according to their
preparation: However, one who purifies and
sanctifies himself in his deeds will draw down
influence in his study in proportion to the
preparation he has made for himself. And as he
increases in preparation, so will he increase in the
preciousness and power of his study. This is what
we find among the ancient Sages, whose Torah
was a great power that granted them elevation and
honor, which is not found in later generations, due
to the superiority of their preparation over that of
the latter ones. It has already been said concerning
Jonathan ben Uziel that when he was engaged in
Torah, any bird that flew over him would be
consumed by fire (Sukkah 28a), due to the intensity
of the Divine Presence that would rest upon him
through his study.

ג פרק -- חלק ד Part 4, Chapter 3

והיראה האהבה ענין פ״ד א׳  בחלק ביארנו כבר הנה ביראה: [1]
ויראה באהבה נא׳  וזה בבוראו האדם ומדביקים המקרבים שהם

ויראת השכר אהבת ולא ית׳  שמו אהבת שהם האמיתית
את מטהרת היא הזאת היראה והנה העונש. יראת לא רוממותו
השכינה. השראת עליו ומשרה וגופניותו חומריותו מחשך האדם
שמגיע ומי וההשראה הטהרה שיעור יהיה כן היראה שיעור וכפי

תמיד. עליו שורה השכינה תהיה תמיד זאת ביראה ירא להיות
משה לגבי יראה עליו שאמרו במרע״ה בשלימות נמצא זה ודבר

והנה תמידית. שכינה להשראת זכה וכן היא זוטרתי מלתא
מה כפי אמנם כראוי. שישיגוהו האדם בני לשאר קשה הדבר
בעת ובפרט כמ״ש וקדושתו טהרתו כח יהיה כן ממנה שישיג

לשלימות הכרחי תנאי לו היא שהנה בתלמוד או במצות התעסקו
וכמ״ש: ההיא המצוה או ההוא התלמוד

[1] Fear: We have already explained in Part I,
Chapter 4, the matter of love and fear, which are
the forces that draw man near to his Creator and
cleave him to Him. This is stated concerning true
love and fear, which are love of His Name, blessed
be He, not love of reward, and fear of His sublimity,
not fear of punishment. This fear purifies man from
the darkness of his materiality and corporeality and
causes the Divine Presence to rest upon him. In
proportion to the measure of fear will be the
measure of purification and Divine Presence. And
whoever attains this fear will always have the Divine

Presence resting upon him. This matter was found
in perfection in Moses, our teacher, concerning
whom it is said that fear was a trivial matter to him.
Thus, he merited the perpetual indwelling of the
Divine Presence. However, this matter is difficult
for the rest of mankind to attain as it should be.
Nevertheless, to the extent that one attains it, so
will be the power of his purification and holiness, as
it is written. Particularly when engaged in a
commandment or in study, it is an essential
condition for the perfection of that study or that
commandment, as it is written.

האדם את ומקשרת המדבקת היא והאהבה באהבה: [2]
בשמחת והעיקר גדולות עטרות ומעטירתו כחו ומיפה בבוראו

כל עם האדם והמסר בוראה לפני הנשמה והתלהטות הלב
נתבארו וכבר לפניו. רוח נחת ולעשות ית׳  שמו לקידוש מאודו
הזה לחלק והנה בם. להאריך צורך ואין במקומם אלה ענינים

מדביקים ענינים כלם וכיוצא הבטחון וביחודו בו האמונה מתחבר
וההארה: הקדושה בו ומחזיקים בבי״ת האדם

[2] In love: And love is that which cleaves and
connects man to his Creator, beautifies his
strength, and crowns him with great crowns. The
essence lies in the joy of the heart and the fervor of
the soul before its Creator, and the surrender of
man with all his might to sanctify His Name, may
He be exalted, and to bring pleasure before Him.
These matters have already been elucidated in their
proper place, and there is no need to elaborate on
them. And indeed, connected to this aspect are
faith in Him and His Oneness, trust, and the like; all
are matters that cleave man to the Divine Presence
and uphold holiness and illumination within him.

ד פרק -- חלק ד Part 4, Chapter 4

הק״ש והם ביומו יום ית׳  לפניו לעבוד עלינו הוטלו עבודות ב׳  [1]
ענינם: נבאר ועתה והמוספין. התמידין בהמ״ק ובזמן והתפלה
השמע קריאת הוא הנה הא׳  שליטתו: ויחוד ית' מציאותו ענין

ית״ש הבורא כי והענין מלכותו. עול וקבלת ית׳  יחודו וענינו
וגשמיים רוחנים ותחתונים עליונים שונים נמצאים ברצונו המציא

פעולות לפעול מהם א׳  כל בחק ונתן שונים בסדרים וסדרם
ובדרכים רבים ובסיבובים בגלגולים להתגלגל מעשים ולעשות

הוא הנה ואמנם וא׳ . א׳  לכל ית׳  חכמתו שפילגה מה כפי שונים
בחינות בב׳  מובן זה וענין לכלם. היחידית והסבה השרש ית״ש

שכבר מה המציאות בבחי׳  הפעולה. ובחי׳  המציאות בבחי׳ 
ונמשכים ית׳  בו תלוים כלם המציאיות כל איך בח״א ביארנו

75



Derech Hashem

ובלתי עצמו מצד מוכרח מציאות שהוא מציאותו משא״כ ברצונו
מצד אלא מציאות להם אין המציאיות שאר כל אך בזולתו. נתלה
הוא הפעולה בבחי׳  ברצונו. ומקיימם בהם רצה ית״ש שהוא מה

מה בענינים לשלוט הנבראים של בחוקם שניתן שאעפ״י
שבחק מה כפי א׳  כל גדולות פעולות ופועלים מקפת שיכלתם
שמסר מה אלא שליטה ולא כח בהם אין באמת הנה פעולתו.

שהם מה וכל יכול וכל השליט האמיתי האדון שהוא הבי״ת להם
והוא שיפעלו כח להם ונותן נתן ית״ש שהוא מה אלא אינו פועלים

ומעומק שעה. ובכל עת בכל כרצונו ולגרוע להוסיף עליהם אדון
של לתיקונן ית׳  חכמתו שסידרה הסדרים כפי הרי כי הוא הענין

שמתגלגלים רע של רבים ענינים יש הנה בח״א כמ״ש הנבראים
ואם החוטאים האדם בני של בחירתן מצד אם בעולם וסובבים

הפך שזה לכאורה הדבר ונראה לענשן. עליהם שנגזר מה מצד
חפצו וכל בטוב אלא רוצה אינו ית״ש הוא הנה כי ית׳  רצונו

ובתגבורת הרשעים בשליטת מתחלל ית׳  שמו והנה להיטיב
ידע בענינים ומעמיק ית׳  בדרכיו היודע אמנם והקלקולים. הרעות

כלם עמוק שדרך מסיבות סיבוב אלא זה כל אין עכ״פ כי
בח״א וכמ״ש מסתיימים ובה הבריאה השלמת לנקודת מתכונים

היא לבדה ועצתו באמת הכל את המנהג הוא שהקב״ה ונמצא
אלא שם וכמש״כ ברואיו אל ושלימותו טובו הגיע שהיא תקום

על אלה בגלגולים להתגלגל הדברים צריכים הענין אמתת שלפי
כל בסוף ויודע האמיתי והטוב הנפלאה החכמה יסודות פי

המסיבות כל סיבב והוא ומיוחד יחיד אחד ית״ש הוא כי הגלגולים
האמיתי הטוב שהוא האמיתי התכלית אל לבא בדרכיהם האלה

אמתת בגילוי הוא הענין זה בעומק עוד שנכלל וממה שזכרנו.
הסובבות המסיבות כל שכלל ביארנו כבר הנה כי וזה ית׳  יחודו
האדם בני לשיעבירוהו הרע את הבי״ת ברא שהנה הוא בעולם
ושרשים רבים חוקים והנה הטוב את ובבריאה בעצמם ויקבעו
כי ובחינותיו חלקיו בכל לשישתלם הזה בענין הושרשו גדולים

בבריאה הרע של מציאותו בענין ימצאו רבים פרטים אולם
עמו האדם של יחסו בענין כן כמו רבים ופרטים ושליטתו פעולותיו

עליו התגברו ובענין בתוכו ומושם תחתיו נתון שהוא במה
התפשטו הטוב מציאות וענין אותו. וכבוש ממאסריו והתפתחו

הרע מציאות כל שרש ואמנם והכבשו. הרע הכנע כפי והתחזקו
מתגלה שאינו יחודו את הבי״ת העלים הוא ושליטתו פעולותיו

כח שיעור הוא כך ההעלם שיעור וכפי לכל אמתתו בעולם
והעברתו הרע ביטול כל ושרש בח״א. וכמ״ש הרע של מציאותו
מש״ה והוא ית׳  יחודו אמתת גילוי הוא בטוב הבריאה כל והקבע
י) מג (ישעיה וכתוב וכו׳  הוא אני אני כי עתה ראו לט) לב (דברים
ואחרי אל נוצר לא לפני הוא אני כי ותבינו לי ותאמינו תדעו למען

ית׳ . יחודו בגילוי תלוי הבריאה כל תיקון שסוף ונמצא וכו׳  יהיה לא
שעכשיו אלא ומיוחד יחיד אחד תמיד ויהיה הוה היה הוא והנה
כמ״ש הברואים לכל לגמרי יתגלה ולע״ל כראוי לכל מגולה אינו
ישראל אמנם אחד. ושמו אחד ה׳  יהיה ההוא ביום ט) יד (זכריה

גם עליו ומעידים הזה האמת יודעים האמיתית לתורתו שזכו
גדול זכות וזה ה׳  נאם עדי ואתם יב) מג (ישעיה מ״ש והוא עתה

היום להנהגת מתחלקת העה״ז של ההנהגה כלל והנה לנו.
ערב ובכל בקר ובכל פ״א בח״ג וכמ״ש הלילה והנהגת

סדר כפי לתפקידם המלאכים ומשמרות הסדרים מתחדשים
אמתת על להעיד ישראל בני אנחנו נתחייבנו ואולם ההנהגה

המצוי לבדו שהוא המציאות בבחי׳  בין פי׳  הבחי׳  בכל ית׳  יחודו
בבחי׳  בין תלוים ובו נמצאים הם ממנו הנמצאים וכל המוכרח
שיפעל פועל ואין המיוחד השליט ית״ש לבדו שהוא השליטה
דהיינו ההנהגה בבחינת בין ממנו לו שניתן ורשות מכח אלא

א׳  אלא המסבב אין ועמוקות גדולות רבות שהמסבות שאעפ״י
אל הכל את המסבב ית״ש הוא דהיינו א׳  אלא התכלית ואין

באמת עתה גלוי זה דבר שאין ואעפ״י האמיתי השלימות תכלית
הכל: בסוף ויודע יגלה וכן היא כך הדבר אמתת הנה

[1] Two duties have been imposed upon us to
serve before Him, blessed be He, day by day: these
are the Shema and the Prayer, and in the time of
the Temple, the daily offerings and the additional
offerings. Now we shall explain their essence.
The essence of His blessed existence and the
uniqueness of His dominion: The first is the
recitation of the Shema, and its essence is His
blessed uniqueness and the acceptance of the
yoke of His kingdom. The principle is that the
Creator, blessed be He, willed into existence
various beings, both celestial and terrestrial,
spiritual and physical, arranging them in diverse
orders. He ordained for each one of them to
perform actions and to enact deeds, to undergo
many cycles and revolutions in various ways,
according to what His wisdom, blessed be He,
apportioned to each and every one. However, He,
blessed be He, is the sole Root and Cause of them
all. This principle is understood in two aspects: the
aspect of existence and the aspect of action.
In the aspect of existence, as we have already
explained in Part One, all existents are dependent
upon Him, blessed be He, and are drawn by His
will. His existence, however, is a necessary
existence in itself, not dependent on anything else.
But all other existences have no existence except
by virtue of His will that they exist, and He sustains
them by His will.
In the aspect of action, although it is ordained by
the nature of created beings to have dominion over
matters within their capacity, and to perform great
deeds, each according to its nature of action, in
truth, they possess no power or dominion except
what the Holy One, blessed be He, has granted
them. He is the true Master, the Ruler, and the
All-Powerful. All that they do is only what He,
blessed be He, has given and continues to give
them the power to do, and He is their Master to add
or diminish as He wills at any time and any hour.
And from the depth of this principle is that,
according to the orders His wisdom, blessed be He,
has arranged for the perfection of the created
beings, as stated in Part One, there are many
matters of evil that circulate and revolve in the
world, whether due to the free choice of sinful
humans or due to what has been decreed upon
them for punishment. It may appear, at first glance,

76



Part IV – חלק ד

that this is contrary to His blessed will, for He,
blessed be He, desires only good, and His entire
desire is to do good. Yet, His blessed Name is
profaned by the dominion of the wicked and the
prevalence of evils and corruptions. However, one
who knows His blessed ways and delves into these
matters will know that, in any case, all this is but a
cycle of causes, all of which, in their profound
depths, are directed towards the point of the
perfection of creation, and in it they conclude, as
stated in Part One. Thus, the Holy One, blessed be
He, truly governs all, and His counsel alone shall
stand, which is His bringing His goodness and
perfection to His creatures, as stated there.
However, according to the truth of the matter,
these things must unfold through these cycles
according to the foundations of wondrous wisdom
and true goodness. And He knows that at the end
of all the cycles, He, blessed be He, is One, Unique,
and Singular, and He has caused all these
circumstances to occur in their ways to arrive at the
true end, which is the true goodness we have
mentioned.
And what is further included in the depth of this
principle is the revelation of the truth of His blessed
uniqueness. For we have already explained that the
totality of the circumstances revolving in the world
is that the Holy One, blessed be He, created evil so
that humans would overcome it and establish
goodness within themselves and in creation. Many
laws and great roots have been implanted in this
matter for its perfection in all its parts and aspects.
For indeed, many details will be found in the matter
of the existence of evil in creation, its actions, and
its dominion, and likewise many details in the
matter of man’s relationship to it, in that he is
placed within it and within him, and in the matter of
overcoming it, developing from its bonds, and
conquering it. And the matter of the existence of
goodness, its expansion and strengthening,
according to the subjugation and conquest of evil.
However, the root of all the existence of evil, its
actions, and its dominion is that the Holy One,
blessed be He, conceals His uniqueness, which is
not truly revealed in the world to all. And according
to the measure of the concealment, so is the
measure of the power of the existence of evil, as
stated in Part One. And the root of all the
nullification of evil, its removal, and the
establishment of all creation in goodness is the
revelation of the truth of His blessed uniqueness.
And this is what is meant by (Deuteronomy 32:39):
”See now that I, I am He...” And it is written (Isaiah
43:10): ”That you may know and believe Me, and

understand that I am He. Before Me no god was
formed, nor shall there be any after Me...” Thus, the
ultimate perfection of all creation depends on the
revelation of His blessed uniqueness. And He was,
is, and will always be One, Unique, and Singular,
but now He is not revealed to all as He should be,
and in the future, He will be completely revealed to
all creatures, as it is said (Zechariah 14:9): ”And the
LORD shall be King over all the earth; in that day
shall the LORD be One, and His name One.”
However, Israel, who merited His true Torah, knows
this truth and testifies to it even now, and this is
what is meant by (Isaiah 43:12): ”And you are My
witnesses, says the LORD...” And this is a great
merit for us.
And the entire governance of this world is divided
into the governance of the day and the governance
of the night, as stated in Part Three, Chapter One.
And every morning and every evening, the orders
and the companies of angels are renewed for their
tasks, according to the order of governance.
However, we, the children of Israel, are obligated to
testify to the truth of His blessed uniqueness in all
aspects: that is, whether in the aspect of existence,
that He alone is the necessary existent, and all
existents are from Him and dependent on Him;
whether in the aspect of dominion, that He alone,
blessed be He, is the unique ruler, and no agent
acts except by the power and permission granted
to him by Him; whether in the aspect of
governance, meaning that although the causes are
many, great, and profound, the Cause is but One,
and the end is but One, namely, He, blessed be He,
who causes all to reach the true perfection. And
although this is not truly revealed now, the truth of
the matter is so, and thus it will be revealed and
known in the end of all.

הבורא כי הוא להבחין עוד שיש ממה והנה מלכותו: ענין [2]
אמנם כי הוא זה ענין ופי׳  בריותיו כל על מלך הוא הנה ית״ש
ובלתי כלל בזולתו נתלה בלתי דבר הוא ית׳  מציאותו אמתת

לו ואין עצמו מצד ושלם מוכרח מצוי הוא הנה כי לזולתו. מתיחס
פי׳  ממנו. למטה ולא ממנו למעלה לא כלל אחר עם יחס שום

ולא סבתו עם כמסובב לא כלל בה שיתלה סבה לו שאין
ב״ה אלוק בשם נקראהו זאת בבחי׳  והנה מצטרפו. עם כמצטרף

שרצה בהיות ואמנם וכמ״ש עצמו מצד המוכרח המצוי דהיינו
וכמ״ש בחינותם ובכל במציאותם בו תלוים וכלם נבראים וברא

בכל שליט והוא שלו והכל ממנו הכל כי כל אדון זו בבחי׳  נקראהו
את בענותו כביכול להשפיל וחסדו בטובו רצה עוד ואולם כרצונו.

להם אין שבאמת אעפ״י נבראיו אל מתיחס ולהיות כבודו רום
שיחשב עם אל מלך במדריגת להם להיות ורצה כלל עמו יחס

בעמו שמתכבד כמלך בם כביכול ולהתכבד ולמנהיג לראש להם
זו ובבחי׳  מלך הדרת עם ברוב כח) יד (משלי שנאמר כענין

77



Derech Hashem

לראש לנו נחשב הוא זו בבחי׳  והנה עולם. של מלכו נקראהו
לכל אליו ולישמע עבודתו לעבוד חייבים אנחנו וגם בנו ומתכבד
להכירו אנו חייבים ג״כ זו בבחי׳  ואולם בעמו. כמלך יצוה אשר

כעבדים ולגזירותיו אליו ולהשתעבד עלינו מלכותו ולקיים יום בכל
זה בפ׳  ענינה ונכלל שמים מלכות עול קבלת נקרא וזה מלכם אל

מלכי מלך שהוא זה בדבר ההודאה דהיינו ישראל שמע של
עול ולקבל והתחתונים העליונים בריותיו בכל מולך המלכים

וכמ״ש: אליו והשתעבד מלכותו

[2] The concept of His Kingship: It is further
necessary to discern that the Creator, blessed be
He, is King over all His creations. The meaning of
this concept is that the true existence of the
Blessed One is a matter that is not dependent on
anything else whatsoever, nor is it attributed to
anything else. For He exists necessarily and is
complete in and of Himself, and He has no relation
whatsoever with any other, neither above Him nor
below Him. This means He has no cause upon
which to depend, neither as a consequence
dependent on its cause nor as a component joined
with its constituent. In this aspect, we call Him by
the name Elok, blessed be He, meaning the
necessarily existing One in and of Himself. And as
it is written, ”And indeed, because He willed and
created creatures, and all are dependent on Him in
their existence and in all their aspects,” as it is
written, we call Him in this aspect, Lord of All, for all
is from Him and all is His, and He rules over all
according to His will. However, in His goodness
and kindness, He also willed, as it were, to humble
the loftiness of His glory and to be related to His
creatures, even though in truth they have no
relation to Him at all. He willed to be to them in the
status of a king to a people, to be considered by
them as a head and a leader, and to be honored, as
it were, by them, as a king is honored by his people,
as it is stated (Proverbs 14:28), ”In a multitude of
people is a king’s glory.” In this aspect, He is called
the King of the Universe. In this aspect, He is
considered our Head and is honored by us, and we
are also obligated to serve His service and to obey
Him in all that He commands, like a king among his
people. However, in this aspect also, we are
obligated to know Him every day and to uphold His
kingship over us and to subjugate ourselves to Him
and to His decrees, like servants to their king. This
is called accepting the yoke of the Kingdom of
Heaven, and its concept is included in this portion
of ”Shema Yisrael,” meaning the confession of this
matter, that He is the King of Kings, ruling over all
His creations, both upper and lower, and to accept
the yoke of His kingship and to subjugate ourselves
to Him, as it is written.

מכל ואמנם מלכותו: עול וקבלת יחודו על העדות תולדת [3]
וזה הבריאה כל כלל לתיקון גדולות תולדות יוצאות האלו הענינים

שכאשר בדרך מסודרים וכונניותיה הבריאה סדרי אולם כי
טוב כל בברואים נמצא ברואיו כל בו ומודים נודע ית״ש מלכותו

ובהתפרץ מתגדל. ושלומם בהם מתרבית והברכה שלוה וכל
חסר טוב כל ית׳  במלכותו ומודים משתעבדים ואינם העבדים

אלה ענינים נמשכים והנה שולטת. והרעה מתגבר והחשך
הפועלים והתחתונים העליונים הבריאה חלקי בכל ה׳  בדרכי

נודע לא או נודע ית׳  מלכותו היות ואולם בח״א. וכמ״ש והנפעלים
היסודות אלה נתבארו וכבר התחתונים ממעשי ודאי נמשך

לשיופיע טעם יהיה שאם לענינינו עתה שצריך מה אך במקומם.
והשלוה הרב הטוב מזה ימשך עולמו על וימלוך במלכותו הבי״ת

דבר וכל והטהרה הקדושה ההארה ותרבה לנבראים הגדולה
העולם. טובת יקלקלו ולא ומשועבדים נכפים יהיו הרע וכחות טוב

וכחות ממשלתו כח מגלה ואינו פניו מסתיר הב״ה הנה לא ואם
מקום בכל הוות הזה הענין תולדות וכל ושולטים מתפרצים הרע

והנה בעולם. הנמצאות הרעות כל כלל והוא שם שייכות שהן
מלכותו ומקבלים זה דבר על יום בכל מתחזקים ישראל בהיות
הרע וכחות בעולמו הקב״ה מופיע ובפיהם בלבם בו ומודים ית׳ 

ית׳  יחודו על ובהעיד לעולם. הברכה ונמשכת הטוב תחת נכפים
ומוסיף ומחזיק ביחודו ומתנשא לנו נענה זה כנגד הנה כמש״ל

שאליו שזכרנו האמיתי התיקון בבחי׳  תיקון על תיקון לעולם
העמיד שהיא עצתו ומקיים ההנהגה מסיבות כל מתגלגלים

הוא בזה שתבין שצריך וממה וכמ״ש. השלם הטוב על הבריאה
הבריאה תיקון לשיהיה אלא אמורים האלה הדברים כל שאין

היא מסודרת כבר ההנהגה אולם כי מאליו ולא האדם בני מצד
וזה ההשלמה אל הולכים גלגוליה שכל הזה הדרך על ועומדת
חכמתו גזירת שהיתה אלא וכחו בטובו מסבב ב״ה שהאדון מה
שעשו האדם בני ישתלמו שאז האדם בני ע״י נעשה זה שיהיה

הברואים בהיות בתכלית עצמה ההשלמה ותהיה הזה הדבר
דברים של עיקרם כל שזה ונמצא כמ״ש. שלימותם בעלי עצמם
בריאתו את משלים להיות והכין ב״ה האדון שסידר שמה אלה

הראוי בשלימות הם לשישתלמו האדם בני ע״י לפועל ויצא יושלם
להם:

[3] The consequence of the testimony concerning
His Unity and the acceptance of His Kingship:
Indeed, from all these matters arise great
consequences for the perfection of the entire
creation. This is because the order and
arrangements of creation are so structured that
when His blessed Kingship is known and all His
creatures acknowledge it, then all goodness and
tranquility are found among the creatures, and
blessing multiplies within them, and their peace
increases. But when the servants rebel and do not
submit and acknowledge His blessed Kingship, all
goodness is diminished, darkness intensifies, and
evil reigns. These matters are drawn out in the
ways of God throughout all parts of creation, the
upper and the lower, the active and the passive, as
stated in the first chapter. However, whether His
blessed Kingship is known or not known is certainly
dependent on the actions of those below, and

78



Part IV – חלק ד

these foundations have already been explained in
their place. But what is necessary now for our
purpose is that if there is a reason for the Divine
Presence to shine forth in His Kingship and He
reigns over His world, then great goodness and
immense tranquility will result for the created
beings, and holy illumination and purity will
increase, and every good thing, and the forces of
evil will be subdued and enslaved and will not
corrupt the goodness of the world. If not, then the
Blessed Holy One conceals His countenance and
does not reveal the power of His dominion, and the
forces of evil break forth and reign, and all the
consequences of this matter are woe wherever they
belong, and this is the sum of all evils found in the
world. Now, when Israel strengthens itself daily in
this matter and accepts His blessed Kingship and
acknowledges Him with their heart and their mouth,
the Holy One, blessed be He, shines forth in His
world, and the forces of evil are subdued beneath
the good, and blessing is drawn down to the world.
And by testifying to His blessed Unity, as
mentioned above, in response to this, He is
answered and is exalted in His Unity, and
continuously sustains and adds perfection upon
perfection to the world, in the aspect of the true
perfection we mentioned, to which all
circumstances of providence are directed, and He
fulfills His counsel, which is to establish creation
upon complete goodness, as stated. And what you
need to understand in this matter is that all these
things are said only so that the perfection of
creation will be from the side of human beings and
not by itself, for the providence is already ordered
and stands in this way: all its cycles proceed
towards completion. And this is what the Master,
the Blessed Holy One, brings about through His
goodness and His power. However, it was decreed
by His wisdom that this should be accomplished by
human beings, so that human beings who
accomplish this thing will themselves be perfected,
and the perfection itself will be ultimate, when the
created beings themselves possess their
perfection, as stated. And thus, this is the entire
essence of these matters: that what the Master, the
Blessed Holy One, has ordered and prepared to
perfect His creation will be perfected and brought
to fruition by human beings, so that they may be
perfected with the perfection befitting them.

הבריאה של האמיתי שהשלימות בח״א ביארנו כבר והנה [4]
גם ואולם השלימות. לבדו הוא כי ית׳  משלימותו לה המשך הוא
תולים ובהיותנו יחודו על שבהעידנו הזאת המצוה מתולדות זה

הבריאה לכל ונמצא לנו נדרש ית״ש הוא גם בו הכל את

האמיתי במציאות המציאיות כל ונתקנים בשלימותו שתשתלם
שם: וכמ״ש ית׳  מציאותו שהוא השרשי

[4] And behold, we have already explained in Part
One that the true perfection of creation is a
continuation of His perfection, blessed be He, for
He alone is perfection. However, this too is among
the consequences of this commandment, wherein
we testify to His Oneness and wherein we attach
everything to Him. Thus, He, blessed be He, is also
required for us, and it is found that for all of creation
to be perfected in His true, root perfection, which is
His existence, blessed be He, and all existents are
rectified in the true, root existence, which is His
existence, blessed be He, as is stated there.

הזאת המצוה מתנאי והנה השם: קידוש על המסר ענין [5]
עליו ולקבל ית׳  יחודו על נפשו למסור בדעתו גומר האדם להיות

עשה כאלו לו ונחשב ית׳  שמו קידוש על מיתה ומיני יסורין כל
תולדות יוצאות זה מענין וגם קדה״ש. על ונהרג בפועל הדבר

החכמה שמסדרי וזה הכללי. ולתיקון הבריאה לתועלת גדולות
כלם הנמצאים שימצאו הוא ומציאיותיהם בנבראים העליונה

לפי נאות היות העליונה החכמה ששיערה מה ידועה במדריגה
נותנת מדריגה היא הזאת המדריגה וכלל ומצבו בעולם הנרצה
זה כל אמנם ולפעול. להתפשט ולטומאה לימצא לחשך מקום

כ״כ הטומאה תשלוט ולא החשך ימצא שלא דהיינו נודע בשיעור
מגיע הדבר היה שאם הבריות ויתקלקלו לגמרי לעולם שיטמא

אך המבול בזמן שקרה כמו ולימחות ליפסד כלם צריכים היו לזה
ולא חול הענינים בו ישארו אבל העולם יקלקל שלא מה בשיעור
מדריגתם תהיה שזאת סדרה והנה בהירים. ולא חשוכים קדש

הארה בם תמצא תוספת שבדרך אמנם ועיקרית הראשונית
ויגיע הזאת השפלה המדריגה מן בה יתעלו יקר והשפעת מעולה

העה״ז. לפי להם שיגיע שראוי מה ובהירות קדש ענין לברואים
כראוי בגבולו דבר כל נפלאה בחכמה משוערים הדברים והנה
בדרך להם שיהיה ראוי מה שוער כי והיינו יותר ולא פחות לא

ראוי ומה שונות פרטיות ומדריגות לחלקים נתחלק זה וגם עיקר
ומדריגות לחלקים נתחלק הוא וגם תוספת בדרך להם שיהיה
התוספת להם שיהיה שראוי הזמנים שיערו וכן שונות פרטיות
ויום יום בכל והנה בעז״ה. לפנים עוד וכמ״ש במדריגותיו הזה

מן אותם שיעלה בנבראים והארה השפעה שיתחדש צריך
ובהירות קידוש בהם ויתן בהם השרשית השפלה המדריגה
הזאת ההארה מציאות העליונה החכמה סידר ואולם כמ״ש
ובברואיו בו ומגברת העולם של החשך ומעברת המתחזקת

במעשה המשכה ותלה שזכרנו והקדושה והמעלה היקר
אשר המעשה ואמנם והתיקונים ההשפעות כל כשאר התחתונים

בזה וגם ית׳  שמו קידוש על נפשו את אדם מסור הוא בו תלאה
בפועל קד״ה על עצמו אדם שימסור המסירה כי מדריגות יש
עצום תיקון בבריאה ויתקן מאד וחזקה גדולה הארה ימשיך

במחשבה והמסירה גדול ריבוי והבהירות הקידוש בה וירבה
ממין השפעה ג״כ ימשיך וכמ״ש להמסר בלבו בגמור דהיינו

שצריך למה ואמנם עצומה. כ״כ היה שלא אלא זאת השפעה
המסירה די ההנהגה סדרי לפי יום בכל ולהמשך להתחדש

היא היוצאת והתולדה [שמע], זה בפ׳  הנעשה והוא במחשבה

79



Derech Hashem

קצת לה לתת כלה בבריאה והבהירות הקידוש השפעת המשכת
השרשית: מדריגתה כפי בם שהיא והחשך החול מן עילוי

[5] The matter of martyrdom for the sanctification
of God’s Name: It is a condition of this
commandment that a person resolve to surrender
their soul for the Unity of the Blessed One, and to
accept upon themselves all suffering and all
manner of death for the sanctification of His Name.
This is counted for them as if they had actually
performed the act and were killed for the
sanctification of His Name. From this matter also
arise great consequences for the benefit of creation
and for the general rectification.
This is because the order of the Supreme Wisdom
in created beings and their existence is that all
beings will be found in a known degree, which the
Supreme Wisdom ordained as fitting for the world’s
desire and its state. The totality of this degree is a
degree that allows for darkness to exist and for
impurity to spread and act. However, all of this is in
a known measure, meaning that darkness will not
be found, nor will impurity reign to such an extent
that it would completely defile the world and
corrupt the creatures. For if the matter were to
reach this point, all would have to be lost and
annihilated, as occurred in the time of the Flood.
But it is in a measure that does not corrupt the
world, but rather leaves within it matters that are
profane and not holy, dark and not luminous.
Indeed, the arrangement was that this would be
their primary and principal degree. However,
through an augmentation, a superior illumination
will be found within them, and a precious influence
will elevate them from this base degree, and a
measure of holiness and luminosity will reach the
creatures, as is fitting for them in this world. The
matters are measured with wondrous wisdom, each
thing in its proper boundary, neither less nor more.
This is because it was measured what is fitting for
them as a principal matter, and this too is divided
into various specific parts and degrees. And what
is fitting for them as an augmentation, and this too
is divided into various specific parts and degrees.
Thus, the times were also measured for when this
augmentation should occur in its degrees, as will
be further discussed, with God’s help.
Indeed, each day, an influence and illumination
must be renewed in the created beings, which will
elevate them from their root base degree and
bestow holiness and luminosity upon them.
However, the Supreme Wisdom arranged for the
existence of this illumination, which strengthens

and overcomes the darkness of the world, and
increases within it and its precious creatures the
elevation and holiness we have mentioned. It has
tied this influx to the actions of those below, as
with all influences and rectifications.
The action upon which this is tied is when a person
surrenders their soul for the sanctification of His
Name. And in this too, there are degrees. For the
surrender where a person physically gives
themselves for the sanctification of God’s Name
will draw a very great and strong illumination, and
will effect an immense rectification in creation,
greatly increasing holiness and luminosity. The
surrender in thought, meaning the resolve in one’s
heart to surrender, as mentioned, will also draw an
influence of this kind, but it will not be as potent.
However, for what needs to be renewed and drawn
each day according to the principles of governance,
the surrender in thought is what is done in this
portion [Shema]. The resulting consequence is the
drawing of the influence of holiness and luminosity
upon all of creation, to give it some elevation from
the profane and dark state in which it is, according
to its root degree.

וההודאה העדות הוא שמע של ראשון פ׳  ענין כלל נמצא [6]
כל על והמליכו מלכותו עול קבלת הבחנותיו בכל ית׳  ביחודו

כל ותולדת שמו. קידוש על להמסר בדעתנו וגמור כלם הברואים
והכנע הבריאה כל על יחודו ממשלת מחזיק ב״ה האדון היות זה

ית׳  והמצאו והתגבר הטוב והתחזק הרע, כחות והשתעבד
ההשפעה ותמשך בשלימותו ותשתלם בו שתתלה לבריאה
בהירות בם וינתן המצטרך בשיעור לברואים עילוי הנותנת

הנאות: כפי וקידוש

[6] Thus, the essence of the first chapter of Shema
is the testimony and confession of His unique
oneness in all its distinctions, the acceptance of the
yoke of His sovereignty, and the enthronement of
Him over all creatures. And it is firmly resolved in
our minds to be devoted to the sanctification of His
Name. The consequence of all this is that the
Master, blessed be He, maintains the dominion of
His oneness over all creation, subjugates and
enslaves the forces of evil, strengthens and
overcomes the good, and that He, blessed be He,
has created the creation to cleave to Him and be
perfected in His perfection, and to draw the divine
influence that grants elevation to creatures in the
measure required, and that clarity and sanctity will
be bestowed upon them as is fitting.

הגדול לתיקון ואמנם ועד: לעולם מלכותו כבוד שם ברוך ענין [7]
אח״ז שאומרים בשבח הנכלל והוא אחר תיקון יתחבר הזה

80



Part IV – חלק ד

השפעותיו כל שכלל ביארנו כבר הנה כי וזה בשכמל״ו. דהיינו
נשרשים וכלם שונות במסיבות נמשכים ענינים הם והארותיו ית׳ 
מתנהגים הנבראים והנה האמיתי. ושלימותו ית׳  ביחודו ונתלים

וסוף ומסיבותיהם האלה ההשפעות כלל לפי שונים בגלגולים
גזרה אולם כי האמיתי בשלימות להשתלם שיגיעו הוא הכל

אלא לברואים ההשתלם יגיע ולא ימשך שלא העליונה החכמה
הפעולה בהיות והנה גלגוליהם. כל ואחר האלה המסיבות כל ע״י
אלא שאינן ההשפעות כל ונודעות בו הכל נתלה ליחוד והשליטה
בפ׳  הכונה בהיות והנה אליו. הברואים להגיע והדרך היחוד ענפי
בזה נתלות ההשפעות כל נמצאו כמ״ש ביחוד הכל לתלות ראשון

מזה הנולד והנה שזכרנו. האמיתי השלימות ענין אל שב והכל
קדושתו בם ותתדבק עליהם שמו שישרה הוא בברואים

כלם וימצאו תמיד אחריו וימשיכם בם וישלוט גדול התדבקות
באמת לו שיגיעו המצב וזהו בשלימותו ומשתלמים בו נתלים
נעשה ית׳  חפצו נמצא כך בהיותם והנה הגלגולים. כל בסוף

וכביכול בברואיו מתעטר שהוא העטרה עיקר וזה מתגדל וכבודו
ברוחנים אלא משתלם הזה הדבר אין עתה ואמנם בם. מתגדל

בם ומתקשר עליהם שורה ית׳  ושמו וקדושים טהורים הם הנה כי
שעה ובכל עת בכל אחריו ממש נמשכים והם גדול התקשרות

שאינם מפני נשלם הדבר אין בתחתונים אך בהם. מתגדל וכבודו
אין וכביכול ממנו הטהרו ולא בהם מתערב והרע שלמים עדיין

שהם התיקון מצד המלאכים והנה כראוי. בהם מתגדל ית׳  כבודו
לשבח להם א״א התחתונים אך בשכמל״ו זה שבח משבחים בו

ולא כראוי עליהם שורה השם ולא לזה ראוים אינם כי אותו
בעת לזה כבר זכה ע״ה אבינו יעקב אלא בם. מתגדל הכבוד

היה שלא סביביו הקדושים בניו כל עם בהיותו העולם מן פטירתו
ענה ואז וכו׳  ישראל שמע שאמרו ית׳  ביחודו ונתעטרו פיסול בהם

אלא הזה לענין ראוים אנו אין שמצדנו ונמצא בשכמל״ו. הזקן
אותו אומרם אנו וע״כ אבינו יעקב של מצדו לנו ניתן ממנו קצת

למדריגת ישראל בו שמתעלים הכפורים ביום זולתי בחשאי אך
בס״ד: במקומו וכמ״ש המלאכים

[7] The matter of ”Blessed be His Name, His
glorious kingdom forever and ever”: Indeed, for this
great rectification, another rectification is
connected, which is included in the praise we say
thereafter, namely, ”Baruch Shem.” This is because
we have already explained that all His bestowals
and emanations are matters that flow through
various circumstances, and all are rooted and
suspended in His true Unity and Perfection. The
created beings conduct themselves in various
cycles according to these influences and their
circumstances, and the end of all is that they will
reach perfection in true completeness, for the
Supreme Wisdom decreed that perfection would
not flow to or be attained by the created beings
except through all these circumstances and after all
their cycles. Since action and dominion are
suspended in Unity, all is attached to Him, and all
influences are known to be but branches of Unity,
and the way for created beings to reach Him. Since
the intention in the first section is to attach all to
Unity, as stated, all influences are attached to this,

and all returns to the matter of true perfection that
we mentioned. What is born from this in the
created beings is that His Name will rest upon
them, and His holiness will cleave to them with
great attachment, and He will rule over them and
draw them after Him always, and they will all be
found attached to Him and perfected in His
perfection. This is the state they will truly reach at
the end of all cycles. When they are in this state,
His will is done, and His glory is magnified, and this
is the essence of the crown with which He is
adorned by His creations, and as it were, is
magnified in them. However, at present, this matter
is not perfected except in the spiritual beings, for
they are pure and holy, and His Name rests upon
them, and a great connection is made with them,
and they are truly drawn after Him at all times and
every hour, and His glory is magnified in them. But
in the lower beings, the matter is not perfected
because they are not yet complete, and evil is
mixed within them, and they have not been purified
from it, and as it were, His glory is not magnified in
them as it should be. The ministering angels, by
virtue of the rectification they are in, praise this
praise with ”Baruch Shem,” but the lower beings
cannot praise it because they are not worthy of it,
nor does His Name rest upon them properly, nor is
glory magnified in them. Rather, our father Jacob,
peace be upon him, already merited this at the time
of his passing from the world, when he was with all
his holy sons around him, among whom there was
no blemish, and they were adorned with His true
Unity, saying, ”Hear, O Israel,” etc., and then the
elder answered, ”Baruch Shem.” Thus, from our
side, we are not worthy of this matter, but only a
little of it is given to us from the side of our father
Jacob, and therefore we say it, but in secret,
except on the Day of Atonement, when Israel
ascends to the level of the ministering angels, as is
explained in its place, with God’s help.

הנה הפרשיות שאר ואמנם שמע: דקריאת ראשונה פרשה [8]
עול קבלת והם עיקרים בג׳  הענין ונכלל הענין זה השלמת הם

הפרשה מצרים. יציאת וזכירת מצות עול קבלת ואהבתו מלכותו
תנאיה בכל ית׳  באהבתו להתחזק האדם יתכוין בה ראשונה

הארת ולהמשיך מאדך ובכל נפשך ובכל לבבך בכל דהיינו
ושננתם והיינו צאצאיו ולכל לבניו ית׳  מלכותו ועול ית׳  קדושתו

בשבתך דהיינו האדם של מצבו בחינות בכל וליתקן לבניך.
וכתבתם והיינו שלו הבית בחי׳  בזה ולתקן וכו׳  ובלכתך בביתך

וכו׳ :

[8] First Section of the Shema: Indeed, the
remaining sections are the completion of this

81



Derech Hashem

matter, and the matter is encompassed by three
fundamental principles: acceptance of the yoke of
His kingship and His love, acceptance of the yoke
of His commandments, and remembrance of the
Exodus from Egypt. In the first section, a person
should intend to strengthen himself in his love for
God, in all its conditions, meaning ”with all your
heart, and with all your soul, and with all your
might,” and to draw down the illumination of His
holiness and the yoke of His kingship to his
children and all his descendants. This is the
meaning of ”and you shall teach them diligently to
your children.” And to rectify in all aspects the
person’s state, meaning ”when you sit in your
house, and when you walk on the way,” etc., and
thereby rectify his household. This is the meaning
of ”and you shall write them,” etc.

מצות עול עליו מקבל אח״כ מצרים: יציאת זכירת ענין [9]
כי והיינו ציצית בפ׳  מצרים יציאת מזכיר ואח״כ שמוע אם ב״והיה

ונשאר ישראל בו שנתקנו גדול תיקון היה מצרים יציאת הנה
האנושיות נשאר אדה״ר של חטאו מאחר כי והיינו לנצח הדבר
היה שלא עד בכלו מתגבר הרע והיה בח״א כמ״ש מקולקל כלו

אבינו אברהם שנברר ואעפ״י כלל שיתחזק לטוב מקום נמצא
לא עדיין הנה האומות מכל נבדלים לה׳  וזרעו הוא להיות ע״ה

שלימה אומה בבחי׳  ולהתכונן להתחזק שיוכלו מקום להם היה
עליהם מחשיך שהיה הרע מפני להם הראויות לעטרות ולזכות

שיגלו הוצרך וע״כ עדיין מהם יצאה שלא הראשונה והזוהמא
כזהב יצורפו הגדול השעבוד ובאותו שם וישתעבדו למצרים

ב״ה האדון חיזק הראוי הזמן כשהגיע והנה ויטהרו. הכור בתוך
והבדיל לפניהם הרע את וכפה ישראל על והארתו השפעתו את

אליו. והעלם בו שהיו השפלות מן אותם ורומם ממנו אותם
לאומה הוקמו והלאה ומשם עולם גאולת הרע מן גאולים ונמצאו

שנתקן תיקון זה והנה בו. ומתעטרת ית׳  בו דבוקה שלמה
בו תלוים כלם לנו ושמגיעים שהגיעו הטובות וכל כמ״ש לעולמים

מתחזק שעי״ז בפינו ולהזכירו תמיד אותו לזכור נצטוינו וע״כ
התועלת בנו ומתמיד בנו האור ומתאמץ עלינו ההוא התיקון

ההוא: התיקון מן הנמשך

[9] The matter of remembering the Exodus from
Egypt: Subsequently, one accepts upon himself
the yoke of the commandments, as in ”And it shall
come to pass, if you hearken” (Deuteronomy 11:13),
and thereafter one remembers the Exodus from
Egypt in the section of Tzitzit. This is because the
Exodus from Egypt was a great rectification in
which Israel was perfected, and this matter remains
for eternity. This is because after the sin of Adam
the First, all of humanity remained corrupted, as
stated in the first chapter, and evil was gaining
strength to such an extent that there was no place
for good to strengthen at all. Although our father
Abraham, peace be upon him, was chosen to be

set apart with his descendants for God, they still
did not have a place where they could strengthen
themselves and prepare themselves as a complete
nation, and merit the crowns due to them, due to
the evil that darkened over them and the primordial
impurity that had not yet departed from them.
Therefore, it was necessary for them to go down to
Egypt and be enslaved there, and in that great
servitude, they were refined like gold in a furnace
and purified. And when the proper time arrived, the
Master, blessed be He, strengthened His influence
and His light upon Israel, compelled the evil before
them, separated them from it, and elevated them
from the degradation they were in, drawing them to
Him. Thus, they were redeemed from evil with an
eternal redemption, and from that point onward,
they were established as a complete nation
cleaving to Him, may He be exalted, and adorned
with Him. This is a rectification that was
established for all time, as it is stated, and all the
good that has come and continues to come to us is
dependent upon it. Therefore, we are commanded
to always remember it and to mention it with our
mouths, for through this, that rectification is
strengthened upon us, the light endeavors within
us, and the benefit derived from that rectification is
perpetuated within us.

קריאת בכלל נכלל א׳  תיקון עוד ואולם תבות: רמ״ח [10]
יחודו באור בחינותיו פרטי כל האדם לתקן והוא האלה הפרשיות
של בחינותיו כלל הנה כי וזה הבריאה פרטי כל בו לתקן וכן ית׳ 
הבריאה חלקי ואולם שלו אברים רמ״ח והם רמ״ח הם האדם
האדם איברי לרמ״ח בהקבלה רמ״ח הם כונניותיהם לפי ג״כ

תיבות רמ״ח ע״י נתקן וזה ית׳  יחודו באור שיתקנו צריך ואלו ואלו
שבק״ש:

[10] Ramach Letters: However, one more
correction is included in the reading of these
portions, which is to perfect man in all the details of
his aspects through the light of His Unity, blessed
be He, and likewise to perfect within him all the
details of creation. This is because the totality of
man’s aspects are Ramach, and they are his
Ramach limbs. However, the parts of creation,
according to their arrangements, are also Ramach,
in parallel to the Ramach limbs of man. Both of
these require perfection through the light of His
Unity, blessed be He. And this is perfected by the
Ramach letters in the Shema.

הזה לענין חיברו חז״ל והנה דשחרית: שמע קריאת ברכות [11]
המציאות כל מתחדש יום בכל הנה כי וזה הק״ש של הברכות

82



Part IV – חלק ד

וההתמדה הקיום בבחי׳  א׳  בחינות. בב׳  וזה ית׳  מלפניו כלו
והב׳  מציאותו על ולהתמיד להתקיים בכל השפע מתחדש שהנה

גזורים כלם הנה שנה אלפי הששת מימי הימים כל הנה כי
ומצבים מציאיות והשפעות הארות בבחי׳  ית׳  מלפניו ועומדים

השלימות. אל ויגיע הנרצה הסיבוב לשישלים לעולם המצטרכים
כל מתחדש ההיא ובבחי׳  ממש חדשה בחי׳  יום כל ונמצא
מעשה יום בכל בטובו מחדש נאמר זה ועל כלו המציאות

והשבחים האלה הברכות תיקנו הזה השרש על והנה בראשית״.
כלל והנה ביומו. יום המתחדשים שהם כלם הבריות כלל על

התחתונים העולם בריות כל הא׳  לב׳ . מתחלק האלה הבריות
האדם מין שהם ישראל והיינו האנושי מין כלל והב׳  והעליונים

כלל בשבח ראשונה ברכה סידרו זה סדר על והנה באמת.
א׳  כל למעלה והמלאכים למטה הבריות והם ופקידיהם הבריות
בהם המושלים והמאורות והלילה היום ענין בזה וכללו בסדריו

והקירוב שאהבם והאהבה ישראל של ענינם על בשבח והב׳ 
הענינים אלה כל האלה בברכות ונכללו לעבודתו. שקירבם

על אחרת ברכה סידרו ואח״כ ק״ש אח״כ האמיתים בדרכיהם
יציאת הוא והעיקר ב״ה. האדון לנו שעשה הגדולים הנסים כלל

הבחנותיו: וכל האמיתים סודותיו פי על מסודר בפרטיו מצרים

[11] The Blessings of the Morning Shema: And
behold, our Sages of Blessed Memory composed
the blessings for the Shema concerning this matter.
This is because, behold, every day the entire reality
is renewed before Him, blessed be He, and this is
in two aspects. The first is in the aspect of
sustenance and perseverance, wherein the flow of
abundance is renewed for all to exist and persevere
in their reality. The second is that, behold, all the
days of the six thousand years are decreed and
stand before Him, blessed be He, in the aspect of
illuminations and existential influences and states
that are necessary for the world to complete the
desired cycle and reach perfection. Thus, every
day is truly a new aspect, and in that aspect, the
entire reality is renewed. And concerning this it is
said, ”Who renews, in His goodness, each day the
work of creation.” And behold, on this root, these
blessings and praises were instituted for all the
creatures, who are those renewed day by day. And
behold, these creatures are divided into two. The
first is all the creatures of the world, the lower and
the upper. And the second is the entire human
species, and this refers to Israel, who are truly the
human species. And behold, in this order, they
arranged the first blessing in praise of all the
creatures and their appointed ones, who are the
creatures below and the angels above, each in their
order. And they included in this the matter of day
and night and the luminaries that govern them. And
the second [blessing] is in praise of the matter of
Israel, and the love with which He loved them, and
the closeness with which He drew them near to His
service. And all these matters are included in these

blessings in their true ways. After this is the Shema,
and after this, they arranged another blessing for all
the great miracles that the Master, blessed be He,
performed for us. And the principal matter is the
Exodus from Egypt, in its particulars, arranged
according to His true secrets and all His
distinctions.

בבקר זה ענין עיקר והנה דערבית: שמע קריאת ברכות [12]
נוסף הנה בלילה ואולם כמ״ש המציאות התחדשות הוא שאז

של ענינו גמר כמו אלא זה ואין הלילה ענין לפי כלם בבריות ענין
כפי הערב של ק״ש ברכות סידרו ג״כ זו ובבחי׳  והשלמתו. היום

חזרת אלא אינו כי בקצרה יותר אך שחרית של ק״ש ברכות
אחר נמשך ההנהגה בסדרי שמתחדש מה כפי בקיצור הדברים

הלילה מנוחת ענין על ברכה הוסיפו ועוד ביום. שנתחדש מה
השכיבנו: ברכת והיינו בחינותיה בכל והשינה

[12] The blessings of the Shema prayer for the
evening: And behold, the essence of this matter is
in the morning, when there is a renewal of
existence, as it is written. However, at night, a new
aspect is added to all creatures according to the
nature of the night, and this is nothing but like the
completion and perfection of the day’s affair. And
in this aspect also, they arranged the blessings of
the Shema for the evening according to the
blessings of the Shema for the morning, but more
briefly, because it is only a concise repetition of
matters according to what is renewed in the order
of Providence, following what was renewed during
the day. Furthermore, they added a blessing
concerning the rest of the night and sleep in all its
aspects, and this is the blessing of ”Hashkivenu.”

ה פרק -- חלק ד Part 4, Chapter 5

שסידרה הסדרים מן הנה כי הוא התפלה ענין התפלה: ענין [1]
ית׳  ממנו שפע מקבלים הנבראים שלהיות הוא העליונה החכמה

וכפי פניו ויבקשו לו ויתקרבו אליו הם שיתעוררו צריך
ימשך לא יתעוררו לא ואם שפע. אליהם ימשך כן לו התעוררותם

בכל ברואיו טובת שתרבה ורוצה חפץ ב״ה האדון והנה להם.
להם ימשך ידה שעל ביומו יום דבר זו עבודה להם והכין זמניהם
בזה זה מצבם לפי צריכים שהם מה כפי והברכה ההצלחה שפע

העולם:

[1] The matter of prayer: The essence of prayer is
that, according to the order established by the
Supreme Wisdom, for created beings to receive

83



Derech Hashem

abundance from Him, blessed be He, they must
awaken towards Him, draw near to Him, and seek
His countenance. And in accordance with their
awakening towards Him, so will abundance be
drawn to them. If they do not awaken, no
abundance will be drawn to them. Indeed, the
Master, blessed be He, desires and wills that the
good of His creations increase in all their times, and
He has prepared for them this service, day by day,
through which the abundance of success and
blessing will be drawn to them, according to what
they require for their current state in this world.

נתן ב״ה האדון הנה כי והוא בענין יש יותר עומק ואמנם [2]
והעמיס ובתבונה בשכל בעולמו עצמו מנהג להיות דעה לאדם
על מיוסד הזה והענין כלם. צרכיו על מפקח להיות עליו המשא

השכל לו שניתן וחשיבותו האדם של ליקרו הא׳  שרשים ב׳ 
עסק לו להיות והב׳  כראוי עצמו את מנהל להיות הזאת והדעת

שזכרנו האנושי במצבו שמקיימו ממה וזה בעניניו וליקשר בעולם
זה בזמנו לו שמצטרך מה והוא קדש ולא חול דרך שהוא למעלה

ולענינו. לו ירידה א׳  מצד באמת זה והנה ההנהגה. סדרי כפי
כמבואר כן אחרי עילוי לו וגורמת לו מצטרכת ירידה היא אבל

הזה בעולם ענינו לפי לו מצטרכת זו שירידה כמו ואולם בח״א.
כפי הנה כי שראוי ממה יותר תרבה שלא צריך אחר מצד הנה

העליון האור מן מתרחק כך העולם בעניני להסתבך שירבה מה
שיקדים מה והוא לזה תיקון הבי״ת הכין והנה יותר. ומתחשך

ישליך ועליו צרכיו כל ישאל וממנו ית׳  לפניו ויעמוד ויתקרב האדם
שכאשר עד השתדלותו לכל ועיקרי כללי ראשית זה ויהיה יהבו
ההשתדלות דרכי שהם ההשתדלות דרכי בשאר אח״כ ימשך

שכבר כיון וחומריות בגופניות וישתקע שיסתבך יקרא לא האנושי
אלא רבה ירידה ירידתו תהיה ולא ית׳  בו הכל ותלה הקדים

לה: שקדם הזה התיקון ע״י תסמך

[2] Indeed, there is a deeper dimension to this
matter. It is that the Master, blessed be He, has
granted man intellect to govern himself in His world
with wisdom and understanding, and has placed
upon him the burden of overseeing all his needs.
This matter is founded upon two roots: the first,
concerning man’s value and importance, that he
was given this intellect and understanding to
properly manage himself; and the second, that he
should have engagement in the world and be
connected to its affairs. This is what sustains him in
his human state, which we mentioned above as
being the way of the mundane and not the sacred,
and it is what he requires at this time according to
the order of providence.
Now, in truth, from one perspective, this is a
descent for him and his purpose. However, it is a
necessary descent for him, and it causes him
elevation afterward, as explained in the first
chapter. But just as this descent is necessary for

him according to his purpose in this world, from
another perspective, it is necessary that it not
increase beyond what is fitting. For to the extent
that he becomes more entangled in the affairs of
the world, so does he distance himself from the
Upper Light and become more darkened.
The Divine Presence has prepared a remedy for
this, which is that man should precede [his worldly
pursuits] by drawing near and standing before Him,
may He be exalted, and from Him he should ask for
all his needs, and upon Him he should cast his
hope. This shall be the primary and fundamental
beginning of all his endeavors, so that when he
subsequently proceeds in the other ways of
endeavor, which are the ways of human effort, he
will not be called to become entangled and
submerged in physicality and materiality, since he
has already preceded by attaching everything to
Him, may He be exalted. And his descent will not
be a great descent, but rather it will be supported
by this preceding remedy.

מחסדו היה והנה בסוף: פסיעות וג' בתפלה הקריבה ענין [3]
הטבעי מצבו שכפי אעפ״י ית׳  לו שיתקרב מקום לאדם לתת ית׳ 

רשות לו שנתן והיינו בחשך ומשוקע האור מן רחוק נמצא
בחוקו לו אשר השפלות מן יתעלה ואז בשמו ויקרא לפניו שיעמוד
זה והנה כמ״ש. יהבו עליו ומשליך לפניו מקורב וימצא שעה לפי

האדם בה היות מפני כלל בה להפסיק שאסור התפלה חומר
והלך בסופה ההפטר בה סודר וכן ית׳ . אליו גדולה בקורבה

כמו התמידי מצבו אל האדם שוב והוא פסיעות ג׳  לאחוריו
זמנו: כל בשאר לו שמצטרך

[3] The matter of drawing near in prayer and the
three steps at the end: And behold, it was from His
blessed grace that God gave man a place to draw
near to Him, even though, according to his natural
state, he is found distant from the light and
immersed in darkness. And this is that He gave him
permission to stand before Him and call upon His
name, and then he will be elevated from his current
lowly state and be found close to Him, casting his
hope upon Him, as it is written. And behold, this is
the essence of prayer, which is forbidden to
interrupt at all, because in it man is in great
closeness to Him, blessed be He. And likewise, the
departure at its end was arranged, and he went
backward three steps, and this is man’s return to
his permanent state, as is necessary for him at all
other times.

אל להתלוות הצריכים הפרטים התנאים ז״ל הודיעונו ואמנם [4]
הזאת הקריבה אל שנוגע במה בין ענינה להשלים התפלה

84



Part IV – חלק ד

סידרו זה כל וכפי ההשפעות המשכת אל שנוגע במה בין שזכרנו
והלכותיה. דיניה כל לנו וחקקו בברכותיה התפלה לנו

[4] And indeed, our Sages of blessed memory have
informed us of the specific conditions that must
accompany prayer to perfect its essence, both
concerning the closeness we mentioned and
concerning the drawing down of divine influence.
In accordance with all this, they arranged the
prayer for us with its blessings, and they
established for us all its laws and statutes.

ענין לפי הוא ובתפלה בק״ש הנה עד שביארנו זה כל והנה [5]
התפלה מסדרי לנו סידרו עוד אמנם שהם מה כפי האלה המצות

ממנו החסרה הקרבנות עבודת בעד גם להשלים הראוי הסדר
חוקות כפי מהימים יום כל חידוש לפי שמצטרך מה והוא עתה.

בס״ד: לפנינו הבא בפ׳  ויבואר חלקיו בכל הזמן

[5] And behold, all that we have explained until
now concerning the Shema and prayer pertains to
the essence of these commandments as they are.
However, they also arranged for us the proper
order of prayers to complete that which is now
missing from the service of the sacrifices. This is
what is required according to the renewal of each
and every day, in accordance with the laws of the
time in all its parts, and this will be explained in the
following chapter, with God’s help.

ו פרק -- חלק ד Part 4, Chapter 6

העליונה החכמה סידרה בלילה: הטומאה כחות שליטת ענין [1]
בכל להתפשט הטומאה לכחות שליטה בלילה שתהיה

יאספו הזמן שבאותו וכיונה בעולם. ענפיהם וישוטטו מרכבותיהם
הבקר עד ונחים ישנים במטותיהם וישכבו בתיהם אל האדם בני
ענפיהם ומכל ההם הכחות מן והשליטה ההתפשטות ניטל שאז

שביאר מה והוא ערב. עדי לעבודתם ויצאו האדם בני ויחזרו
אדם יצא וכו׳  השמש תזרח וכו׳  לילה ויהי חשך תשת דהמע״ה
ושיעוריהם גבוליהם בכל האלה הענינים כל ואולם וכו׳ . לפעלו
ההשפעות הבחנות כפי ההנהגה יסודות בשרשי משתרשים

וצריך ע״ש. בח״א וכמ״ש מדריגותיהם בכל לברואים הנשפעות
שליטת זמן היא שהלילה נאמר כלל שע״ד שאעפ״י שתדע

אך הראשונה הלילה בחצי אלא זה אין באמת הנה האלה הכחות
בכל ית׳  מלפניו ורצון הארה השפעת נשפעת הילה בחצות

ממקום נגרשים וענפיהם הרע מכחות השליטה וניטלת העולמות
היום שמאיר עד להתעורר היום של ההארה ומתחלת הישוב

ואמנם המציאות: כל בה ומתחדש הראויה ההשפעה ונמשכת
וגירושם בלילה אלה כחות ששולטות הזאת השליטה ענין

זולת וסדריו העולם בטבע מחוקק דבר הוא הנה ביום שנגרשים
ששיערה וזה האדם. במעשה להם שמגעת וההכנעה השליטה

שהוא האמיתי והרע הטוב מציאות שלהיות העליונה החכמה
הטבעי בחקו העולם שיהיה צריך הבחירה בני ממעשי הנמשך
להתפשטות אפשרות יהיה שכך באופן בו הרע לשליטת עלול
ואולם בהם. התפשטותו להעדר כמו ממנו בחלקים הזה הרע

יהיה עצמו שבזמן ראוי היותו העליונה החכמה גזרה זה לשיהיה
הכנה הוא והנה עצמו. מצד והתפשטות שליטה לו שיתן א׳  חלק
שיטול אחר חלק ויהיה האדם מעשי מצד לו שינתן שאפשר למה

מעשיו. לו שיגרמו שאפשר למה הזמנה ויהיה השליטה ממנו
נמשכים והחשך האור שהם חזקים מציאיות שתי שם והנה

בזמן חלק להם ונתן בח״א שביארנו וההעלם ההארה מבחינת
הטומאה כחות שליטת נמשכים ואחריהם והלילה היום והיינו

וכמ״ש: המעשים לתולדות הזמנה והכל וגירושם שזכרנו

[1] The matter of the dominion of the forces of
impurity at night: The Supreme Wisdom ordained
that at night, the forces of impurity would have
dominion to spread throughout all their chariots,
and their branches would roam the world. And
since at that time human beings gather in their
homes and lie in their beds, sleeping and resting
until morning, at which time the spread and
dominion of those forces and all their branches are
removed, and human beings return and go out to
their work until evening. This is what David, peace
be upon him, explained: ”Darkness fell, and it was
night...” ”The sun rose...” ”Man went out to his
work...” However, all these matters, in all their
boundaries and measures, are rooted in the
fundamental principles of Providence, according to
the distinctions of the influences bestowed upon
creatures in all their degrees, as stated in Chapter
Aleph, there. And you must know that although it is
said in general that night is the time of the dominion
of these forces, in truth, this is only during the first
half of the night. But at midnight, an influence of
illumination and will is bestowed from Him, blessed
be He, upon all the worlds, and the dominion of the
forces of evil and their branches is removed from
the inhabited places, and the illumination of the day
begins to awaken, until the day shines and the
appropriate influence is drawn, and all existence is
renewed by it. Indeed, the matter of this dominion,
by which these forces rule at night, and their
expulsion which occurs by day, is something
legislated into the nature and order of the world,
apart from the dominion and subjugation that they
achieve through human action. This is what the
Supreme Wisdom ordained, that for the existence
of true good and evil, which stems from the actions
of free will, the world must be naturally susceptible
to the dominion of evil within it, in such a way that
the possibility of this evil spreading in some parts of

85



Derech Hashem

it exists, just as its non-spread in others. However,
that this should be a decree of the Supreme
Wisdom is because it is fitting that at its appointed
time, there will be a part that is given dominion and
spread by itself. And this is a preparation for what
may be given to it through human actions, and
there will be another part from which the dominion
will be taken, and this is a provision for what its
actions may cause. And He designated two strong
existences, which are light and darkness, drawn
from the aspect of illumination and concealment
that we explained in Chapter Aleph, and He allotted
them a portion of time, which is day and night. And
following them are the dominion of the forces of
impurity that we mentioned and their expulsion,
and all of this is a provision for the consequences
of actions, as stated.

אל זאת שליטה בהנתן ואמנם בלילה: הידים טומאת ענין [2]
העולם של חשכו נמצא בעולם ובהפשטם האלה הרע כחות

עליו גם מטתו על שוכב בהיותו הוא גם והאדם ומתחזק מתרבה
לה שניתן בשיעור המשוטטת הטומאה מן התפשטות מתפשט
ויצה״ר חומריותו מצד האדם של בגופו לה אשר השייכות כפי

ישן האדם שבהיות ההנהגה בסדרי הוכן שכבר זה על ונוסף שבו
טעם וטועם בח״ב וכמ״ש ממנו מסתלקים העליונים נשמתו חלקי

מס׳  א׳  שינה נז:) (ברכות ז״ל שכתבו מה והוא במקצת. מיתה
אור בהעדר החשך בגופו יותר מתגבר שאז ונמצא במיתה

הטומאה אל יותר כניסה בית שם נמצא ע״כ אותו המזכך הנשמה
הידים על ששורה ז״ל שפי׳  הרעה רוח ענין והוא עליו לשרות

זה כי הוא אחר מקום על ולא הידים על שרותה אך קט:). (שבת
שתשרה מה העליונה החכמה לה שהגבילה הגבול וזה השיעור

יותר: ולא פחות לא בעולם מצבו לפי הנאות שהוא האדם על

[2] The matter of ritual impurity of the hands at
night: Indeed, when this dominion is granted to
these evil forces and they are dispersed in the
world, the darkness of the world increases and
strengthens. And man, too, when he lies on his bed,
a measure of the impurity that roams is also spread
over him, to the extent permitted by its connection
to the human body by virtue of its materiality and
the evil inclination within him. Furthermore, it has
already been prepared in the order of providence
that when a person sleeps, the higher parts of his
soul are withdrawn from him, as stated in the
second chapter, and he tastes a measure of death.
This is what our Sages, of blessed memory, wrote
(Berakhot 57b): ”Sleep is one-sixtieth of death.”
Consequently, darkness prevails more in his body
in the absence of the soul’s light, which purifies it.
Therefore, there is a greater entry point for impurity
to reside upon him, and this is the matter of the evil
spirit that our Sages, of blessed memory, explained

resides upon the hands (Shabbat 109b). However,
its residing upon the hands and not elsewhere is
because this is the measure and the boundary that
the Supreme Wisdom has set for its residing upon
man, which is fitting according to his state in the
world, no more and no less.

בבוקר בו שישתדל מה לאדם העליונה החכמה הכינה והנה [3]
וכן שנטמא ממה ליטהר הלילה במצב שנשפל ממה ויתרומם

החשך מן אותו ויאיר שנשפל ממה כלו העולם וירומם ישוב
מן הקימה לזמן הנתקנות בתקנות נכלל כלו זה וענין שהוחשך.

בס״ד: וכמ״ש הדיבורים ומן הפעולות

[3] And behold, the Supreme Wisdom has
prepared for man that which he should strive for in
the morning, and by which he will elevate himself
from what has been debased in the state of night,
to purify himself from what has been defiled. And
thus, he will return and elevate the entire world
from its debasement, and illuminate it from the
darkness with which it has been darkened. And this
entire matter is encompassed within the ordinances
that are established for the time of rising from
actions and from speech, as it is written by the
grace of God:

הם הנה כי הידים טהרת הוא הא׳  הפועל הנה ידים: נטילת [4]
מהם לגרשו צריך וזה הרעה רוח עליהם ושרה שנטמאו הם

הראויה הנטילה ע״י מהם שיגורש הבי״ת חקק והנה ולטהרם.
שכלו כמו בזה נטהר האדם של גופו כל ונמצא ז״ל שלימדונו כמו
ג״כ הזה בענין ויש עליהם. רעה הרוח של מהשראתו נטמא היה

ולצאת הלילה מטומאת ליטהר כלה הבריאה לכל תיקון
בהפנותו גופו את האדם נקות ג״כ לזה חיברו והנה מחשכתה.

בוראו: לפני להתקרב ומזדמן מיטהר כלו ונמצא

[4] Ritual Hand Washing: The first action is the
purification of the hands, for it is they that have
become defiled and upon which the evil spirit has
rested. This requires expelling it from them and
purifying them. The Divine Name, represented by
the letter Bet ,(� ) was instituted to expel it from
them through the proper washing, as our Sages, of
blessed memory, taught us. Consequently, the
entire body of man becomes purified by this, just
as his intellect was defiled by the resting of the evil
spirit upon them. There is also in this matter a
rectification for all of creation, to be purified from
the impurity of the night and to emerge from its
darkness. And in conjunction with this, man also
purifies his body by turning away [from impurity],
and thus his entire being is purified and becomes fit
to draw near to his Creator.

86



Part IV – חלק ד

בעצמם הם כבר אשר מעשים שני יבואו זה אחר ואולם [5]
להשלמת התפילה תיקוני עם ומתחברים מצות התרי״ג מכלל
ענינים בתחלה ונבאר והתפילין. הציצית והם היומיית העבודה

שזכרנו: היומיית העבודה בתיקוני מדריגתם נבאר ואח״כ הפרטי

[5] However, after this will come two
commandments which are themselves included
within the 613 commandments and are connected
with the rectifications of prayer for the completion
of the daily service, and these are the tzitzit and the
tefillin. We will first explain their individual matters
and afterwards we will explain their degree in the
rectifications of the daily service that we
mentioned.

שיהיו ב״ה האדון רצה הנה כי הוא הציצית ענין הציצית: [6]
להם נתן וע״כ קדושה בעניני בחינותיהם בכל מתקנים ישראל
והנה בכלם. שיתקנו כדי מקריהם כל וכפי זמניהם לכל מצות
הם גם ולמען לובש שהוא המלבושים הוא שלאדם מה מכלל
נתקנים נמצאים ואז הציצית בהם שיושם צוה בקדושה יתקנו
האדם היות והוא זו במצוה עוד נכלל מזה עמוק וענין בקדש.

ית׳  עולו קבלת מכלל זה והרי לאדונו כעבד לאלקיו נסמן
הבריאה כל את מתקן להיות לאדם ניתן והנה ית׳  עולו והשתעבד

ועוסק הבי״ת של עבודתו עובד שהוא ונמצא בח״א כמבואר
הנרצה המצב על ברא אשר הבריאה העמיד שהוא במלאכתו
כפי שיפעול ופעולותיו האדם ממעשה יוצא זה ואולם ית׳  ממנו

על עומד הזאת העבודה כל כלל אמנם שעליו. והמצוה התורה
הזה הענין לו שנמסר הבי״ת של עבדו האדם היות שהוא א׳  יסוד

בידו מצליח הזה הדבר שע״כ בידו והופקד הבריאה תיקון של
היות מציאות כלל ואולם אלה. תולדות להוליד מגיעים ומעשיו
עבדו על האדון כעול שעליו ית׳  עולו נקרא האדם על זה משא
ב״ה האדון בהם שתלאו ידועים פרטים ע״י מתחזק זה ודבר

היות מלבד ואמנם הציצית. של זה בציון והציין הרשם ומכללם
התפלה מתיקוני תיקון חז״ל ממנו עשו תמידית מצוה הזה הדבר
העול קבלת הוא והתיקון בו להתפלל בטלית מתעטף להיות והוא

תיקון דהיינו ית׳  במלאכתו ואוחז תופס זה בכח להיות שזכרנו
וכמ״ש: העולם

[6] The matter of the tzitzit is that the Master,
blessed be He, desired that Israel be perfected in
all their aspects concerning holiness. Therefore, He
gave them commandments for all their times and
according to all their circumstances, so that they
might be perfected in all of them. Now, among the
things belonging to man are the garments he wears,
and so that these too might be perfected in
holiness, He commanded that tzitzit be placed
upon them, and thus they are found to be perfected
in holiness. A deeper matter is also included in this
commandment, which is that man be marked for
his God, like a servant for his master. This is part of
accepting His yoke and submitting to His dominion.

Now, man was given the capacity to perfect all of
creation, as explained in the first part.
Consequently, he serves the service of the Holy
One, blessed be He, and engages in His work,
which is to establish the creation He wrought in the
state desired by Him, blessed be He. However, this
is achieved through man’s actions and deeds, that
he act according to the Torah and the
commandment incumbent upon him. Indeed, the
entirety of this service stands on one foundation:
that man be the servant of the Holy One, blessed be
He, to whom this matter of perfecting creation was
entrusted and committed into his hand. For this
reason, this matter succeeds in his hand, and his
actions come to bear such fruits. Now, the entirety
of the reality of this burden upon man is called His
yoke, which is upon him like the yoke of a master
upon his servant. This matter is strengthened by
certain particulars that the Master, blessed be He,
has attached to them, and among them is the mark
and sign in this sign of the tzitzit. Indeed, besides
this being a perpetual commandment, the Sages,
of blessed memory, made it a correction for the
prayers, which is to wrap oneself in a tallit to pray
therein. The correction is the acceptance of the
yoke we mentioned, to be empowered by this
strength to grasp and hold onto His work, that is,
the perfection of the world, as it is written.

הרבה. הציצית מן גדול יותר הוא התפילין ענין אך תפילין: [7]
ממש המשך עליהם ממשיכים שיהיו לישראל הבי״ת נתן כי והוא

הנפשיות בחינותיהם שכל באופן בו ויתעטרו ית׳  מקדושתו
והוא גדול. תיקון בו ויתקנו הזה הגדול האור תחת יחסו והגופיות

זה ענין ותלה עליך נקרא ה׳  שם כי הארץ עמי כל וראו מש״ה
ראשיים אברים ב׳  ואמנם ופרטותיה. הלכותיה בכל זו במצוה

המוח והם גדול תגבורת מתגברת הנשמה ובהם באדם נמצאו
תפלה ע״י תחלה המוח על הזה האור שימשך הבי״ת וצוה והלב.

הלב על אח״כ ויתפשט שבו והנשמה המוח בו ויתוקן ראש של
כלו האדם נמצא ועי״ז בו הוא גם ויתוקן שכנגדו יד של תפלה ע״י

בה ומתעטר הזאת הקדושה המשך תחת נכלל בחינותיו בכל
בתנאי נמצאים שונים ענינים פרטי ואמנם רבה. קדושה ומתקדש

התיקון להשלמת מצטרכים ענינים כלם חלקיהם בכל המצוה
האדם: של בחינותו מחלקות כפי חלקיו בכל הנרצה

[7] The phylacteries: However, the matter of
phylacteries is much greater than that of the tzitzit.
This is because the Divine Presence granted Israel
the ability to draw down a direct emanation from
the Blessed Holy One’s holiness upon themselves,
and to adorn themselves with it in such a manner
that all their spiritual and physical faculties would
be encompassed by this great light, and thereby
achieve great rectification. This is alluded to in the

87



Derech Hashem

verse, ”And all the peoples of the earth shall see
that the name of the Lord is called upon you, and
they shall fear you.” The Divine Presence linked this
matter to this commandment in all its laws and
particulars. Indeed, two principal organs are found
in man, in which the soul gains great ascendancy:
the brain and the heart. The Divine Presence
commanded that this light be drawn down upon
the brain first, through the head phylactery, thereby
rectifying the brain and the soul within it.
Subsequently, it would spread to the heart, through
the hand phylactery opposite it, thereby rectifying
that as well. Through this, the entire person, in all
their faculties, is encompassed by this emanation of
holiness, adorned with it, and sanctified with great
holiness. Indeed, various specific matters are found
in the conditions of the commandment in all its
parts; all of them are necessary for the completion
of the desired rectification in all its aspects,
according to the divisions of man’s faculties.

זה בעיטור להתעטר נצטוינו והנה תפילין: בהם שאין ימים [8]
ומצדם לישראל אות עצמם שהם הקדש מימי חוץ הימים כל

שאר משא״כ אחר השתדלות בלי בעיטוריהם ישראל מתעטרים
אחר וגם הזה. בהשתדלות אלא העיטורים להשיג שא״א הימים
העיטור כמעלת בו המושג העיטור מעלת אין עצמו ההשתדלות

אמנם הרבה. ממנו פחות אלא הקדש בימי מאליו הנמשך
כפי העליונה החכמה מן משוערים גבוליהם בכל כלם הדברים

נאות: היותר שהוא מה

[8] Days without Tefillin: Behold, we are
commanded to adorn ourselves with this
adornment all days, except for the holy days, which
are themselves a sign for Israel, and from them
Israel adorn themselves with their adornments
without any effort. This is unlike the other days,
where it is impossible to attain the adornments
except through this effort. And even after the effort
itself, the level of the adornment attained is not
equal to the level of the adornment that flows by
itself on the holy days, but rather much less than it.
However, all these matters, in all their boundaries,
are measured by the Supreme Wisdom, according
to what is most fitting.

נתקנו בתפילין ומעוטר בציצית מצוין האדם היות אחר והנה [9]
להעמיד בכלל והכונה המצטרך. כפי לתקן התפלה סדרי לו

השפע בם לשיושפע הראוי במצב העולמות כל כלה הבריאה
המצטרך: כפי אליהם ית׳  מלפניו השפע והמשיך העליון

[9] And behold, after man is distinguished by the
tzitzit and adorned with tefillin, the order of prayer

was instituted for him to rectify as needed. The
general intention of this is to establish all of
creation, all the worlds, in a state fit for the
reception of the Divine flow, and to draw the flow
from Him, blessed be He, to them as needed.

הא׳  חלקים לד׳  מתחלק התפלה כלל ואולם התפלה: חלקי [10]
התפלה, הד׳  וברכותיה ק״ש הג׳  דזמרה פסוקי הב׳  הקרבנות
העולם לטהר הוא בכלל בהם הכונה הקרבנות שלאחריה ומה
השפע ביאת אל ומניעה עיכוב שהוא מה כל ממנו ולהסיר כלו

ית׳  פניו אור לגלות בכלל בהם הכונה דזמרה פסוקי בו. העליון
ענין שזה בשבחו ומספרים בו מתהללים שאנו התהלות ע״י

הבוחר ענין והוא לפניו בהילול דהיינו הזה במעשה הבי״ת תלאו
מה ומלבד בכלל ענינם ביארנו כבר וברכותיה ק״ש זמרה. בשירי

כונניות סדרי הנה כי והוא אחר ענין עוד בהם כלל שביארנו
הנבראים שאולם בח״א ביארנוהו כבר והשתלשלותה הבריאה

הכחות מן מדריגה אחר מדריגה ובאים משתלשלים כלם
שלהיות העליונה החכמה גזרה ואולם הגשמים עד השרשיים

מתקשרים תחלה יהיו ית׳  מלפניו השפע מקבלים כלם הנבראים
והעליונים מהם בעליונים התחתונים למעלה מלמטה בזה זה
ית׳  בו יתלו והם השרשיים הכחות עד עד״ז וכן יותר בעליונים

בכל למטה מלמעלה השפע יתפשט ואח״כ שפעו להם ויושפע
מדריגותיהם על כלם ויתיצבו וישובו כראוי הבריאה מדריגות

ק״ש של האלה הברכות ואולם להם. שסודר מה כפי לפעלם
מתעלים וההלול השבח ובאותו האלה הרזים עפ״י סודרו

במדריגה הכל התקשר עד למעלה מלמטה הבריאה מדריגות
לכל השפע ונמשך ית׳  באורו ונתלה הכל נקשר ואז עליונה היותר

י״ח: בתפלת שנעשה מה והוא הברואים

[10] The parts of prayer: Prayer as a whole is
divided into four parts: the first, the sacrifices; the
second, the verses of praise; the third, the Shema
and its blessings; and the fourth, the Amidah
prayer. The intention of the sacrifices, in general,
was to purify the entire world and remove from it all
that hinders and obstructs the influx of divine
abundance. The intention of the verses of praise, in
general, is to reveal the light of His countenance,
blessed be He, through the praises we offer Him
and recount His glory. This is the meaning of ”He
chose songs of praise” (Deuteronomy 32:11), which
relates to the act of praising Him. We have already
explained the general meaning of the Shema and
its blessings. Beyond what we have generally
explained concerning them, there is another aspect:
the order of the arrangements of creation and its
emanation. We have already explained in the first
part that all created beings emanate and descend
from one level to another, from the root forces to
the physical. However, the Supreme Wisdom
decreed that for all created beings to receive
abundance from Him, blessed be He, they must
first be connected to one another from below

88



Part IV – חלק ד

upwards: the lower to the higher among them, and
the higher to the even higher, and so on, up to the
root forces. These, in turn, are connected to Him,
blessed be He, and His abundance flows to them.
Subsequently, the abundance spreads from above
downwards through all the levels of creation as it
should, and all return and are established in their
respective stations to perform their functions as
ordained for them. These blessings of the Shema
were arranged according to these mysteries.
Through this praise and glorification, the levels of
creation ascend from below upwards until
everything is connected at the highest level. Then,
everything is connected and suspended in His light,
blessed be He, and abundance is drawn to all
creatures. This is what is accomplished in the
Eighteen Benedictions prayer.

ההשפעה שסוגי שתדע צריך והנה ברכות: י"ח ענין [11]
ג׳  הם ופרטיהם ההשפעות מיני כל נכללים שתחתיה העליונה
להשלמת ביחד וחיבורם ב״ה השם אותיות בג׳  הנרמזים והם

הגדול הכנוים שלשה וכנגדם אחרונה. בה׳  נרמזת כלה הבריאה
אברהם של זכותם הוא כראוי אותם והממשיך והנורא הגבור

של זכותו הוא מחיבורם היוצאת ההשלמה והממשיך ויעקב יצחק
ישראל. של תקונם ומשלים האבות עם שמתחבר המלך דוד

של ראשונות ברכות ג׳  נתקנו האלה הסוגים ג׳  כנגד והנה
באמצעיות ואח״כ בכללו העליון השפע נמשך ובהם התפלה

ומתישב מתחזק אחרונות ובג׳  הצורך כפי לפרטים נמשך
התפלה תיקון כלל וזה עליו שנותנים ההודאה ע״י במקבלים

כלה:

[11] The Matter of the Eighteen Blessings: You
must know that the types of Divine influence, under
which all kinds of influences and their details are
encompassed, are three. These are hinted at by the
three letters of the Name, blessed be He, and their
unification for the completion of all creation is
hinted at by the final Heh. Corresponding to them
are the three appellations: the Great, the Mighty,
and the Awesome. He who draws them down
appropriately is the merit of Abraham, Isaac, and
Jacob. And He who draws down the completion
that issues from their unification is the merit of King
David, who unites with the Patriarchs and
completes the rectification of Israel. Corresponding
to these three types, the first three blessings of the
prayer were instituted, and through them, Divine
influence is drawn down in its entirety. Afterward, in
the middle blessings, it is drawn down to particulars
as needed. And in the last three blessings, it is
strengthened and settled in the recipients through
the thanksgiving they offer for it. This is the general
principle of the rectification of the entire prayer.

כפי הדבר נמשך החול בימות ואולם דשבת: ברכות ז׳  [12]
מז׳  ביותר האדם את חכמים הטריחו לא הקדש ובימות זה סדר

בהמשכת ועוזר בעצמו ומבורך מקודש היום הנה כי ברכות
ראשונות ג׳  ברכות ז׳  והיינו הכלל על האדם שישתדל ודי השפע

כלל על והאמצעית וכמש״ל האחרונות ג׳  וכן הסוגים ג׳  על
ומשלמת העוזרת והיא ותמשול ותאיר שתתחזק היום קדושת

בס״ד: לפנים מזה נדבר ועוד הפרטים. לכל

[12] 7. Blessings of Shabbat: However, on
weekdays, the matter proceeds according to this
order. But on holy days, the Sages did not burden
man excessively beyond seven blessings, for
behold, the day itself is holy and blessed, and it
aids in the continuation of abundance. It suffices
for man to endeavor for the general principle. And
these are the seven blessings: the first three
concerning the three categories, and likewise the
last three, as explained above. And the middle one
is concerning the entirety of the day’s holiness, that
it may be strengthened, illuminated, and rule, and it
is this blessing that aids and perfects all the
particulars. We shall speak more of this further on,
with God’s help.

מתחלק העולמות כלל שהנה שתדע צריך עוד עולמות: ד׳  [13]
החלק שהם ותחתון עליון חלקיו בב׳  הזה עולם והיינו לד׳ 

השפל עולם הנקרא והוא והיסודיי הגלגלים עולם ונקרא השמימי
המלאכים עולם יש הזה העולם ועל א׳ . עולם נקרא שניהם וכלל
ונקרא בח״א שזכרנו הבריות שרשי העליונים הכחות עולם ועליו

השפעותיו כלל יבחן במדריגה מזה למעלה והנה הכסא. עולם
הם ובהם כלם המציאיות כל נמשכים שמהם אורו גילויי ית׳ 
כל לכלל נקרא השאלה ע״ד .והנה פ״ב בח״ג וכמ״ש תלוים

הנה ואמנם האלקות. עולם ונקראהו א׳  עולם האלה ההשפעות
הטעם ועל כמ״ש השאלה ע״ד אלא זה שם בו שייך שאין תראה

הזה השם יכון שבהם הקודמים העולמות ג׳  משא״כ שנבאר
ונמצאים רבים עצמים קיבוץ יקרא עולם הנה כי וזה באמת.
לזה זה ומתיחסים רבות למחלקות מתחלקים במקום שונים

יתכן רוחנים או מוחשים יהיו כלם בעצמים והנה שונים. ביחסים
קיבוץ בהיותו עולם הזה עולם שיקרא ונמצא באמת זה ענין

עולם המלאכים עולם ונקרא א׳  במקום שמימים או שפלים גופים
ששייך מה כפי א׳  במקום רבים מלאכים קיבוץ הוא גם בהיותו

ששייך במקום רבים כחות קיבוץ בהיותו עולם הכסא ועולם בם.
שונים ונמצאים מרובים עצמים אינם הנה ית׳  השפעותיו אך בם
ענינם שאין ית׳  ממנו אור גילוי ומיני הם הם הבחנות אבל כלל

עניניהם. כפי להם ומפעיל לבריותיו נמצא ית״ש שהוא מה אלא
מה כפי והדרגה סדר חילוק אלה בהשפעות שנבחן בהיות אך

והדרגותיהם סדריהם חילוקיהם נשרשים שבם למקבלים שראוי
עולם זה כל לכלל נקרא ע״כ פ״ב בח״ג כמ״ש הנמצאים של

שהרי הוא כך ההדרגה לפי כי הג׳  מכל למעלה ונחשבהו
במלאכים המוחשים זו במדריגה עולה כלו ההשתלשלות
והכסא ומדריגותיו הכסא דהיינו שעליהם במה המלאכים
לכל: האמיתי השרש שהוא אורו ובגילוי ית׳  בהשפעותיו

89



Derech Hashem

[13] Four Worlds: You must also know that all the
worlds are divided into four. These are this world, in
its two parts, upper and lower, which are the
celestial part and is called the world of spheres,
and the elemental, which is called the lower world.
Both together are called one world. And above this
world is the world of angels, and above that is the
world of the supernal powers, the roots of beings
which we mentioned in Part 1, and it is called the
world of the Throne. And above this, in rank, are
examined all His [God’s] influences, the revelations
of His light, from which all existents are drawn and
in which they are suspended, as it is written in Part
3, Chapter 2. And according to the question, all
these influences are called one world, and we shall
call it the world of Divinity. However, you will see
that this name is applicable only in a figurative
sense, as we shall explain the reason for this, unlike
the three preceding worlds, in which this name is
truly applicable. This is because a world is called a
collection of many entities and diverse beings in a
place, divided into many divisions and related to
each other in various relationships. And in all
entities, whether tangible or spiritual, this concept
can truly exist. Thus, this world is called a world by
virtue of being a collection of lowly or celestial
bodies in one place. And the world of angels is
called a world by virtue of it also being a collection
of many angels in one place, according to what is
fitting for them. And the world of the Throne is a
world by virtue of it being a collection of many
powers in the place fitting for them. However, His
[God’s] influences are not entities at all, nor diverse
beings, but rather distinctions, and kinds of
revelation of light from Him, blessed be He, whose
essence is only what He, blessed be He, is for His
creations, and He acts upon them according to
their needs. But since we examine in these
influences a division of order and rank according to
what is fitting for the recipients, in them are rooted
the divisions, orders, and ranks of existents, as it is
written in Part 3, Chapter 2. Therefore, all of this is
called a world, and we consider it above all three.
For according to the rank, so it is, since the entire
emanation ascends in rank: the tangible in the
angels, the angels in what is above them, namely
the Throne and its ranks, and the Throne in His
[God’s] influences and in the revelation of His light,
which is the true root of all.

זה סדר פי על והנה לעולמות: התפלה חלקי הקבלת [14]
ג׳  לתיקון בתחלה חלקים. ג׳  דהיינו התפלה חילוקי נתקנו

בקרבנות וזה הכסא עולם המלאכים עולם הזה עולם העולמות
עולם כנגד והוא מעומד תפלה אח״כ ק״ש. וברכות זמירות

חלקים ג׳  ואח״כ בחינותיהם. לפי ההשפעות להמשיך האלקות
הסוף עד זה אחר זה לעולמות השפע משך להמשיך אחרים

עלינו זה כל ואחר כאלקינו. ואין הלוים שיר דסדרא קדושה והיינו
שנתברכו אחר העולמות כל על ית׳  מלכותו ולהמליך לחזור והוא

ממנו:

[14] The Correspondence of the Parts of Prayer to
the Worlds: And behold, according to this order,
the divisions of prayer have been established,
namely three parts. Initially, for the rectification of
the three worlds: this world, the world of angels,
and the world of the Throne. This is in the
sacrifices, songs, and blessings of the Shema.
Afterward, the standing prayer, which corresponds
to the world of Divinity, to draw down the
influences according to their respective
considerations. And afterward, three other parts to
draw down the flow of influence to the worlds, one
after another, until the end. These are Kedushah
d’Sidra, Shir ha-Levi’im, and Ein K’Elokeinu. And
after all this, U’va L’Tzion, which is to return and
crown His blessed Kingship over all the worlds,
after they have been blessed by Him.

קצת עוד לזה נתחברו והנה מדות: וי״ג ה אפים נפילת ענין [15]
ענין זה ומכלל הברכה. ולהרבות הרחמים לעורר פרטים ענינים

לסתם הוא הוידוי כי והיינו אפים ונפילת מדות הי״ג הזכרת הוידוי
הי״ג הזכרת ח״ו. תפלתו שתדחה לו יגרמו ולא המקטרגים פי
ובשליטת רחמנותו במדת ב״ה האדון שיתפוס כחם זה מדות

אפים ונפילת הזכות. בהעדר אף ויחון פשע על יעבור רוממותו
לשתתפייס גדול כחה אשר ית׳  לפניו גדולה כניעה היא אף

בריבוי נמשך השפע ויהיה הגדולים הרחמים ויכמרו מדה״ד
ויש התפלה נוסדה שעליו הכולל הסדר הוא זה ואולם וברוחה.

במזמורים הסדר פרטי תלוים שבהם זה לכלל רבים פרטים
במקומו: דבר כל שנתקנו הפסוקים ובשאר

[15] The matter of falling on one’s face and the
Thirteen Attributes: And behold, a few specific
matters have been joined to this to arouse mercy
and increase blessing. Among these is the matter
of confession, the remembrance of the Thirteen
Attributes, and falling on one’s face. This is
because confession silences the accusers,
preventing them from causing one’s prayer to be
rejected, God forbid. The remembrance of the
Thirteen Attributes is a strength by which the
Master, blessed be He, will grasp His attribute of
mercy, and by the dominion of His loftiness, He will
pass over transgression and show favor even in the
absence of merit. And falling on one’s face is also a
great submission before Him, may He be exalted,
whose strength is great to appease the attribute of
strict judgment, and great mercies will be stirred,
and abundance will flow in plenty and with breadth.

90



Part IV – חלק ד

However, this is the general order upon which
prayer is founded, and there are many particulars
to this general principle, upon which the particulars
of the order depend, in the psalms and other
verses that were ordained, each thing in its place.

שהנה שתדע וצריך חצות: ותקון ערבית מנחה תפלת ענין [16]
ואחר הבקר והוא חלקים: לב׳  מתחלק היום ההנהגה בסדרי

וכמ״ש לב׳  מתחלקת הלילה וגם הערבים. בין שהוא חצות
לעולמות והשפעה הארה שתמשך צריך בכלם ואמנם למעלה.

והיינו במנינם. התפלות סודרו זה ועל ההוא הזמן חלק בחי׳  כפי
בבקר והנה ומנחה שחרית תפלת תיקנו היום חלקי לב׳  הנה כי
בארוכה הסדר תיקנו היום בחי׳  כפי השפע התחדש זמן שהוא
לא הא׳  אחר שנמשך היום של הב׳  לחלק אך המצטרך כל כפי

הזמן חלק כפי הענין להשלמת השתדלות קצת אלא יצטרך
הבחי׳  השתנות מפני חידוש יותר בענין להיות ובלילה ההוא

בין שהוא ממה מהיום מתחלפת יותר שהיא הלילה בחי׳  דהיינו
והיינו מנחה משל בארוכה יותר סדר תיקנו ע״כ מהבקר הערבים
נמשך השפע כבר עכ״פ כי הבקר משל קצר אך הק״ש בברכות

לכל סדר קבעו לא הלילה של הב׳  לחלק ואולם מהבקר. ובא
שיקומו לחסידים הדבר הניחו אבל הציבור את להטריח שלא

רשות עצמה ערבית תפלת אפי׳  וכבר ידיעתו. כפי א׳  כל וירונו
תראה והנה הלילה. חצות תיקון כ״ש חובה שקבעוה אלא היתה

לסדרם. ישראל כל על מוטל זה ומצד תקנום אבות תפלות הג׳  כי
חצות וכמ״ש בו נזדרז דוד האחרונה הלילה חצי תיקון ואולם

של תיקונם האבות עם המשלים והוא לך. להודות אקום לילה
כ״א ישראל כל על להטילו הענין נקבע לא אך וכמש״ל. ישראל

האבות: מן למטה קצת במדריגה להיות חסידיהם על

[16] The matter of the Mincha, Ma’ariv, and Tikkun
Chatzot prayers: You must know that the order of
providence today is divided into two parts: the
morning and after midday, which is the evening.
And the night is also divided into two, as stated
above. In all of these, a divine illumination and
influence must be drawn to the worlds according to
the nature of that portion of time, and for this
purpose the prayers were ordained in their number.
This is because for the two parts of the day, the
Shacharit and Mincha prayers were ordained. In
the morning, which is the time of the renewal of
abundance according to the nature of the day, the
order was ordained at length, according to all that
is necessary. But for the second part of the day,
which follows the first, only a little effort is needed
to complete the matter according to the portion of
that time. And at night, there is a greater novelty
due to the change in nature, meaning the nature of
the night, which is more changeable than the day,
and more so than the evening compared to the
morning. Therefore, a more lengthy order was
ordained than that of Mincha, namely in the
blessings of the Shema, but shorter than that of the

morning, because in any case, the abundance has
already been drawn and has arrived from the
morning. However, for the second part of the night,
no fixed order was established for everyone, so as
not to burden the congregation, but it was left to
the pious to arise and sing, each according to their
knowledge. And even the Ma’ariv prayer itself was
originally optional, but it was then ordained as
obligatory, as was Tikkun Chatzot. You will see that
the three prayers of the Patriarchs ordained them,
and from this it is incumbent upon all Israel to
arrange them. However, David hastened to perform
Tikkun Chatzot, as it is written, ”At midnight I will
rise to give thanks to You.” And this completes,
along with the Patriarchs, the perfection of Israel,
as stated above. But the matter was not ordained
to be incumbent upon all Israel, but rather upon
their pious ones, who are at a level somewhat
below that of the Patriarchs.

קרבן כנגד תפלה נוספת הקדש בימי והנה מוסף: תפלת [17]
בחינת כפי ההוא ביום הנוסף השפע בבחינת והיא המוסף

וענינו: קדושתו

[17] The Musaf prayer: And behold, on the holy
days, a prayer was added corresponding to the
Musaf sacrifice, and it is in the category of the
additional abundance on that day, according to the
category of its holiness and its essence.

ז פרק -- חלק ד Part 4, Chapter 7

ידועים בזמנים בו שנתחייבנו מה הוא הזמניית העבודה [1]
שביתת ועינויו העשור שביתת וקדושתו השבת שביתת ופרטיה

סוכה בזמנו שופר בזמנם והמצה החמץ חש״מ וקדושת הי״ט
ענינם: נבאר ועתה ופורים חנוכה ור״ח בזמנם ולולב

[1] The temporal service is that which we are
obligated to perform at known times, and its details
include the observance of Shabbat and its sanctity,
the observance of the Day of Atonement and its
affliction, the observance of the nineteenth [of
Kislev] and the sanctity of Rosh Chodesh, chametz
and matzah in their time, the shofar in its time, the
Sukkah and the lulav in their time, and Rosh
Chodesh, Chanukah, and Purim. And now we shall
explain their essence.

91



Derech Hashem

ביארנו כבר הנה כי הוא בכללו השבת ענין קודש: שבת ענין [2]
קדש. ולא חול בו הדברים שיהיו נותן העה״ז שענין למעלה

שלא כדי לברואים קידוש קצת ינתן אחר שמצד ג״כ הוצרך אמנם
את העליונה החכמה שיערה והנה מדאי. יותר החשך בם יגבר

החול שיהיה צריך מדריגה באיזה הדקדוק בתכלית זה כל
הגבולים זה כל והגבילה הזה הנוסף הקידוש מדריגה ובאיזה

שיש ההבחנות וכל והזמן המקום האיכות הכמות בבחי׳  הנאותים
חול של הימים ענין סידרה הזמן בבחי׳  ואולם בנמצאות. לבחון

הנאות כפי מזו למעלה זו מדריגות עצמם הקדש ובימי קדש ושל
השיעור אלא קדש יהיה ולא חול יהיה הימים שרוב סידרה והנה

בשיעור מתגלגלים כלם הימים שיהיו גזרה ואולם המצטרך.
כי וזה ימים הז׳  מספר והוא בסיבוב כלו בזמן שיסובב א׳  מספר
ונמצא זה במספר הויתו כל ונכלל כלו המציאות נברא בם הנה

להוית הוצרך שכלו כיון שלם שיעור שיקרא שראוי מה זה מספר
כל בו נגמרה כבר כי כלל הוצרך לא מזה ויותר המציאות כל

עד בסיבוביו וחוזר והולך מתגלגל זה מספר יהיו אמנם ההויה.
הם גם כלו העולם כל שימות אלא עוד ולא אלפים הו׳  כל סוף

מנוחה ואלף אלפים ו׳  והיינו הגדול בכמות הזה השיעור ישמרו
החכמה גזירת כפי אחר בסדר למציאות ההויה תתחדש ואח״כ

זה ונמצא בקדש תמיד יהיה הסיבוב שסוף כיונה והנה העליונה.
הוא מז׳  א׳  חלק ורק חול שרובם שאעפ״י הימים לכל גדול עילוי
אחר מצד אמנם שזכרנו. כמו לעה״ז שמצטרך מה והוא הקדש
נתקן לו הסיבוב נמצא וחיתומו הסיבוב סוף הזה החלק בהיות

זו והנה מתקדשים. האדם ימות כל שנמצאים עד עי״ז ומתעלה
עם לו שיהיו שרצה להיות לישראל הקב״ה שנתן גדולה מתנה
ראויה הזאת המעלה שאין כלל האומות לשאר נתנה ולא קדוש

להם: מיועדת ולא

[2] The essence of the Holy Sabbath: The essence
of the Sabbath in its entirety is that, as we have
explained above, the nature of this world
necessitates that things within it be profane and not
holy. However, it was also necessary that, from
another perspective, a measure of holiness be
granted to created beings, so that darkness would
not overcome them excessively. The Supreme
Wisdom has precisely calculated all of this,
determining the degree to which the profane should
exist and the degree of this added holiness. It has
delimited all of this with appropriate boundaries
concerning quantity, quality, place, and time, and
all the distinctions that must be examined in
existents.
Now, concerning the aspect of time, it has ordained
the arrangement of weekdays and holy days, and
within the holy days themselves, degrees one
above the other, as is fitting. It has ordained that
most days be profane, and that holiness be only
the necessary measure. However, it decreed that
all days revolve in a single cycle, which
encompasses all of time in a rotation, and this is
the number seven. This is because the entire
creation was brought into being within these seven
days, and its entire existence is encompassed by

this number. Thus, this number is what is fittingly
called a complete measure, since its entirety was
necessary for the existence of all reality, and
nothing more was needed at all, for all existence
was completed within it.
However, this number will continue to revolve and
return in its cycles until the end of all six thousand
years. Moreover, even when the entire world
perishes, it too will observe this measure in its
grand quantity, namely, six thousand years and one
thousand years of rest. Thereafter, existence will be
renewed in a different order, according to the
decree of the Supreme Wisdom.
Now, since the end of the cycle will always be in
holiness, this represents a great elevation for all the
days. For even though most of them are profane,
and only one part of seven is holy, which is what is
necessary for this world, as we have mentioned,
yet from another perspective, by virtue of this part
being the end and seal of the cycle, the cycle is
perfected and elevated by it. Thus, all the days of
man become sanctified. This is a great gift that the
Holy One, blessed be He, has given to Israel, for He
desired that they be a holy nation, and He did not
give this elevation to the other nations at all, as this
level is not fitting nor designated for them.

הזאת המעלה כפי ואמנם קודש: בשבת המלאכה איסור [3]
הנה ואולם בו. התנהגם שיהיה ראוי כן זה ביום ישראל שמשיגים

האדם שמקשר ממה שהוא למעלה ביארנו כבר בעולם העסק
לו. ראוי שהיה והיקר המעלה מן ומורידו ענינו ומשפיל בחומריות
בחול שהוא ממה ענינו שמתעלה כיון בשבת שיתנתק צריך ומזה

להנתק ואמנם הזאת. למעלה הראוי בערך עצמו מחזיק ויהיה
וקישורי הוא בעה״ז שעכ״פ אפשר אי ועסקו הגופניות מן לגמרי

שראוי המדריגה העליונה החכמה שיערה אבל עליו הגופניות
והמדרגיה בה. שישאר שצריך והמדריגה הגופניות מן שינתק

מלהתנתק יחדל שלא והזהירה שינתק לו ציותה שינתק שראוי
בשבת: שנאסרו כלם המלאכות כלל וזה

[3] The Prohibition of Labor on the Holy Sabbath:
Indeed, in accordance with the level that Israel
attains on this day, so ought their conduct therein
to be. However, we have already explained above
that engagement in worldly affairs is that which
binds man to materiality, debases his essence, and
lowers him from the esteemed and precious level to
which he is suited. From this, he must detach
himself on the Sabbath, since his essence is
elevated beyond its weekday state, and he should
hold himself at the value befitting this higher level.
Yet, to detach completely from physicality and its
engagements is impossible, for he is, after all, in
this world, and the bonds of physicality are upon

92



Part IV – חלק ד

him. However, Divine Wisdom has ordained the
level to which he ought to detach from physicality,
and the level at which he must remain. And the
level to which he ought to detach, He commanded
him to detach, and warned him not to cease from
detaching. And this is the totality of all the labors
that are forbidden on the Sabbath.

בכבוד לפגום שלא שנאסר מה ומלבד וכבודו: שבת עונג [4]
הזאת הקדושה לכבוד נצטוינו עוד כמ״ש זה ביום הנשפע הקדש

בקידוש ובצאתו בבואו וכבודו השבת עונג כלל והוא הנשפעת
היסוד על בכללם נוסדים ענינים כלם פרטיו כל ושאר ובהבדלה

לנו הנשפעת לקדושה הראוי בערך עצמנו את לשמור שהוא הזה
גדולה קורבה שהוא ענינה לכבוד וליקרה הזאת המעלה ולחבב

מתנה לנו שנתן ית׳  נותנה ולכבוד בו גדול ודביקות ית׳  אליו
הזאת הקדושה פרטי אל מכוונים הענינים ופרטי כזו. גדולה

באמת: שהם מה כפי ותולדותיה דרכיה ובחינותיה

[4] The Delight and Honor of Shabbat: Beyond
what is forbidden, lest we mar the sanctity that
flows on this day, as it is further commanded that
we honor this flowing sanctity. This encompasses
the entirety of Shabbat’s delight and honor, both
upon its arrival and departure, in Kiddush and
Havdalah, and all its other details. All these matters
are founded upon this principle: to preserve
ourselves in a manner befitting the sanctity that
flows to us, to cherish this elevated state, and to
honor its essence, which is great closeness to God,
may He be blessed, and profound attachment to
Him, and to honor the Giver, may He be blessed,
who bestowed such a great gift upon us. The
specific details of these matters are directed
towards the specific aspects of this sanctity, its
dimensions, its paths, and its consequences,
according to their true nature.

להוסיף העליונה החכמה גזרה ואמנם הקודש: ימי שאר [5]
השבת מלבד קודש ימי להם ונתנה קידוש על קידוש לישראל
כלם אמנם הקידוש. ממדריגות מדריגות ישראל יקבלו שבהם
מדריגתו כפי והנה וקידושו. השפעתו השבת ממדריגת למטה

העולמי העסק מן לינתק הוצרכנו כן האלה הימים של השפעתם
מכלם למעלה יוה״כ והיינו בהם. המלאכות איסור הוא זה וכפי

בו ואין ר״ח ואחריהם חש״מ ואחריהם טובים ימים ואחריהם
בהם שאין ופורים חנוכה זה כל ואחר לנשים אלא מלאכה ביטול
זה וכל בפורים. ג״כ ושמחה בחנוכה הודאה אלא מלאכה ביטול

הוא: המאיר והאור הנשפע השפע ערך כפי

[5] The Remainder of the Holy Days: Indeed, the
Supreme Wisdom decreed that Israel should have
an additional sanctification upon sanctification, and
granted them holy days besides the Sabbath, on

which Israel would receive degrees of sanctification.
However, all of them are below the degree of the
Sabbath in their influence and sanctification. Now,
according to the degree of their influence, these
days require us to detach from worldly occupations,
and accordingly is the prohibition of labor on them.
And thus, Yom Kippur is above all of them, followed
by the Festivals, and after them the intermediate
days of the festival (Chol HaMoed), and after them
Rosh Chodesh, on which there is no prohibition of
labor except for women. And after all of this are
Chanukah and Purim, on which there is no
prohibition of labor, but rather thanksgiving on
Chanukah and also rejoicing on Purim. And all of
this is according to the value of the influence that
flows and the light that shines.

הנשער הזה הקידוש מלבד ואולם הזמניים: החגים חגיגת [6]
פרטיים ענינים עוד יש הימים קדושת מדריגת כפי במדריגותיו
סדר הוא כלם ושרש ענינו. כפי אלה מזמנים זמן לכל מיוחדים
שהאיר גדול ואור שנתקן תיקון שכל העליונה החכמה שסדרה
האור מעין אור יאיר ההוא הזמן תקופת בשוב מהזמנים בזמן

עפ״ז והנה שקבלו. במי ההוא התיקון תולדת ותחודש הראשון
בהיות כי מצרים יציאת לזכר שנצטוינו הענינים בכל בחג נצטוינו

שבשוב הוקבע וכמש״ל בו שנתקנו מאד גדול תיקון ההוא התיקון
ותחודש אז שהאיר האור מעין אור עלינו יאיר ההוא הזמן תקופת

כלם. הענינים באותם נתחייב וע״כ התיקון אותו תולדת בנו
הכבוד ענני לענין הסוכות וחג התורה למתן השבועות חג ועד״ז

זה חג התורה שקבעה אלא בפרט הזמן אותו שאינו אעפ״י
וכן חנוכה וכן וכו׳ . הושבתי בסוכות כי וכמ״ש זה ענין לזכרון

שלא מפני שנתבטלו אלא תענית מגלת ימי כל היו ועד״ז פורים
להם זכר עושים מהיות ונפטרו בהם לעמוד יכולים ישראל היו

בפ״ע: האלה המצות נבאר ועתה המאיר. לאור והתעוררות

[6] The Celebration of the Temporal Festivals:
However, besides this sanctification, which is
measured according to the degree of holiness of
the days, there are also specific matters particular
to each of these times, according to their nature.
The root of all these is an order established by the
Supreme Wisdom: that every rectification that was
rectified, and every great light that shone at a
certain time, when that time’s cycle returns, a light
similar to the first light will shine, and the product of
that rectification will be renewed in those who
received it. And behold, according to this, we are
commanded concerning the festival in all the
matters we are commanded, in remembrance of
the Exodus from Egypt. For since that rectification
was a very great rectification, through which we
were rectified, as stated above, it was established
that when that time’s cycle returns, a light similar to
the light that shone then will shine upon us, and the

93



Derech Hashem

product of that rectification will be renewed within
us. And therefore, we are obligated in all those
matters. And similarly, the festival of Shavuot for
the giving of the Torah, and the festival of Sukkot
concerning the Clouds of Glory, even though it is
not that specific time, but rather the Torah
established this festival in remembrance of this
matter, as it is written, ”In booths I dwelt,” etc. And
so too Chanukah, and so too Purim. And similarly
were all the days of Megillat Ta’anit, except that
they were annulled because Israel could not endure
them, and they were absolved from
commemorating them and from the arousal of the
shining light. And now we shall explain these
commandments individually.

ח פרק -- חלק ד Part 4, Chapter 8

יציאת עד הנה כי הוא והמצה החמץ ענין ומצה: חמץ ענין [1]
גוי בקרב גוי האומות בשאר מעורבים ישראל היו מצרים

גופות בחי׳  כל היה הזמן אותו עד והנה ונבדלו. נגאלו וביציאתם
וביציאה עליהם מתגבר שהיה וזוהמא בחשך חשוך האדם בני
ולעבודה לתורה ולהזדמן ליטהר גופותם ונזמנו ישראל נבדלו

הנה כי והיינו המצה. ואכילת החמץ בהשבתת נצטוו זה ולענין
הנרצה המצב אל באמת משתוה הוא האדם למזון שהוכן הלחם
העיכול קל לשיהיה בלחם טבעי דבר שהוא החימוץ וענין באדם

הוא שגם באדם הראוי החק לפי נמשך הוא גם הנה הטעם. וטוב
מיוחד לזמן אמנם החומרית. והנטיה היצה״ר בו שיהיה צריך
להיות ממצה וליזון החמץ מן להמנע ישראל הוצרכו ומשוער

בעצמם והגביר החומרית והנטיה היצה״ר כח בעצמם ממעטים
אין כי אפשר אי תמיד כך שיזונו ואולם הרוחניות. אל ההתקרבות

זה שישמרו ראוי לזה המשוערים הימים אך בעה״ז. הנרצה זה
ענינו עיקר זה והנה להם. הראויה במדריגה יעמדו שעי״ז הענין

פרטים ענינים כלם הראשונה הלילה מצוות ושאר המצות חג של
ההיא: הגאולה לפרטי מקבילים

[1] The Matter of Chametz and Matzah: The matter
of chametz and matzah is that until the Exodus
from Egypt, Israel was intermingled with the other
nations, a people within a people. Upon their
departure, they were redeemed and separated.
Until that time, the entire state of human bodies
was enveloped in darkness and impurity that
prevailed over them. Upon departure, Israel was
separated, and their bodies were prepared to be
purified and made fit for Torah, for Divine service,
and for this purpose. They were commanded
concerning the removal of chametz and the eating
of matzah. This is because the bread prepared for

human sustenance truly corresponds to the desired
state within man. The process of leavening, which
is a natural aspect of bread, making it easily
digestible and palatable, is also drawn according to
the proper order within man, wherein there must
also be the inclination to evil (yetzer hara) and
material inclination. However, for a specific and
appointed time, Israel needed to abstain from
chametz and subsist on matzah, thereby
diminishing within themselves the power of the
inclination to evil and the material inclination, and
strengthening within themselves the closeness to
spirituality. Yet, to subsist in this manner always is
impossible, for this is not what is desired in this
world. But the appointed days for this purpose
ought to be observed, whereby they will stand in
their proper station. This is the principal matter of
the festival of Matzot, and all other commandments
of the first night are particulars corresponding to
the particulars of that redemption.

הכבוד ענני הנה כי הוא והלולב הסוכה ענין ולולב: סוכה [2]
שהיה בגשמיות תועלתם מלבד ישראל את הקב״ה שהקיף

בהם נולדת גדולה תולדה היתה עוד בעדם ולהגן עליהם לסכך
נמצאים היו ההם העננים שע״י כמו והוא הרוחניות. בדרכי

להם נמשך היה כך הארץ מן ונשואים לבדם מובדלים ישראל
העמים מכל נבדלים לבד אותם המשכנת הארה מציאות

גויי כל על ממש ועליונים עצמו העה״ז מן ומנוטלים ומנושאים
המעלה אל להגיעם לישראל בשעתו נעשה זה ודבר הארץ.

מישראל א׳  לכל זאת תולדתו ונמשכת להם הראויה העליונה
צדיק כל ומקיף ית׳  מלפניו נמשך קדושה אור שאמנם דורים לדור

מהם למעלה ומנשאו האדם בני שאר מכל ומבדילו מישראל
על הסוכות בחג בישראל זה דבר ומתחדש כלם על עליון ומשימו
ומעטירם ישראל של ראשם על מאיר ב״ה השם ואור הסוכה. ידי

הלולב נטילת ע״י אויביהם כל על נופלת אימתם שתהיה באופן
היו וכבר עליך נקרא ה׳  שם כי הארץ עמי כל וראו מ״ש והוא ומיניו

אותו. מונעים החטאים היו לא אלו מיד בגילוי הענין זה משיגים
פרטיות ידי ועל בזמנו לפועל לצאת הדבר מזדמן עכ״פ אמנם

להתחזק זה ענין משתלם והקפותיו בנענועיו הלולב מצות
לפניהם אויביהם ולהפיל ישראל של ראשם על ב״ה השם שליטת

לעבדים. להם להיות יבחרו בעצמם שהם עד תחתם ולהכניעם
והלכו כג) מט (ישעיהו וכו׳  לך ישתחוו ארץ אפים שנא׳  הענין והוא
להם ישתעבדו כלם כי יד), ס (ישעיהו וכו׳  מעניך בני שחוח אליך
עליהם השורה ב״ה השם מאור אור ידם על לקבל להם וישתחוו

אל ידם על וישובו ישראל תחת ויכנעו גאותם כל תשפל והנה
וכמ״ש: בפרטיו הלולב ענין כל הולך ולזה ית׳  עבודתו

[2] The matter of the Sukkah and the Lulav is that
the Clouds of Glory that encompassed Israel,
beyond their physical benefit of providing shelter
and protection, also produced a great outcome in
the spiritual realm. Just as through those clouds
Israel was found to be set apart and elevated from

94



Part IV – חלק ד

the earth, so too was a radiance drawn to them that
set them apart from all nations, elevated and lifted
above the mundane world itself, truly supreme over
all the peoples of the earth. This matter was
actualized in its time for Israel, enabling them to
reach their proper, lofty station. This outcome is
drawn to each individual Israelite from generation
to generation, for the light of holiness is drawn from
the Blessed One, encompassing every righteous
person in Israel, setting them apart from all other
human beings, elevating them above them, and
making them supreme over all. This matter is
renewed for Israel on the festival of Sukkot through
the Sukkah. And the light of God, blessed be He,
shines upon the heads of Israel and crowns them in
such a way that their awe falls upon all their
enemies through the taking of the Lulav and its
species. This is what is stated: ”And all the peoples
of the earth shall see that the name of the LORD is
called upon you, and they shall fear you.”
(Deuteronomy 28:10). Indeed, they would have
attained this matter openly immediately, were it not
for sins preventing it. However, in any event, the
matter is destined to be brought to fruition in its
time. And through the particulars of the
commandment of the Lulav, with its wavings and
circuits, this matter is perfected to strengthen the
dominion of God, blessed be He, over the heads of
Israel, to cause their enemies to fall before them,
and to subjugate them beneath them, until they
themselves choose to be servants to them. This is
the matter that is stated: ”Kings shall be your foster
fathers, and their queens your nursing mothers;
with their faces to the ground, they shall bow down
to you and lick the dust of your feet.” (Isaiah 49:23)
and ”The sons of those who afflicted you shall
come bending to you, and all who despised you
shall bow down at your feet.” (Isaiah 60:14). For all
will be enslaved to them and bow down to them to
receive from them the light of the light of God,
blessed be He, that rests upon them. And then all
their pride shall be humbled, and they shall submit
beneath Israel, and through them, they shall return
to His blessed service. To this end, all the
particulars of the Lulav are directed, as it is stated.

המאיר האור להאיר הוא ופורים חנוכה ענין ופורים: חנוכה [3]
הכהנים בתגבורת חנוכה בם. שנתקנו התקונים כפי ההם בימים

ה׳  מעבודת ישראל להסיר מתכונים שהיו יון בני הרשעים על
ענין ובפרט ולעבודה. לתורה שבו ידם ועל הכהנים ונתחזקו

והחזירום ענינה נגד הקטרוגים שהיו תיקוניה לפי המנורה
בבל בגלות ישראל של הצלתם לענין ופורים בורים. על הכהנים

שאז״ל כמו לעולם עליהם וקבלו שחזרו התורה קבלת וחזרת
כפי הענינם ופרטי אחשורוש בימי קבלוה הדור א) פח (שבת

התיקון: פרטי

[3] Chanukah and Purim: The essence of
Chanukah and Purim is to illuminate the light that
shone in those days, according to the rectifications
that were established therein. Chanukah pertains
to the strengthening of the priests against the
wicked Greeks, who intended to remove Israel from
the service of God. The priests were strengthened,
and through them, Israel returned to the Torah and
to service. Particularly, the matter of the Menorah,
according to its rectifications, faced accusations
against its essence, and the priests restored it in its
purity. Purim pertains to the salvation of Israel in
the Babylonian exile and the return to the
acceptance of the Torah, which they re-accepted
upon themselves for all time, as our Sages, of
blessed memory, stated (Shabbat 88a): ”The
generation accepted it in the days of
Achashverosh.” The details of their matters are
according to the details of the rectification.

דן הקב״ה זה ביום הנה כי הוא בר״ה השופר ענין אך שופר: [4]
החדש הסיבוב בבחינת המציאות כל ומחדש כלו העולם כל את

על הדין ונערך הסנהדראות נסדרים והנה החדשה. השנה דהיינו
מזדמן והקטיגור בח״ב וכמ״ש העליון הדין סדרי כפי היצור כל
לתקוע הקב״ה צונו והנה האדם בני של עונותיהם כפי לקטרג
הדין בתוקף ולא ברחמים ההנהגה להמשיך בו והכונה בשופר
שכמו בח״ב ביארנו כבר והנה יקטרג. שלא הקטיגור ולערבב

מחק כן לו יזכו לא אם האדם לבני טוב שיגיע נותנת מה״ד שאין
האדם בני שיעשו המעשים מן במעשים הוא עצמו המשפט

דינם בכלל עמהם שינוהג ענינם לפי להם הראוי הגמול בהגמלם
מ״ש וכענין גמור. בדקדוק עליהם ידוקדק ולא ובחמלה ברחמים

כי פשעיו כל על לו מעבירים מדותיו על המעביר כל יז.) (ר״ה ז״ל
ונמצא לו יוותרו כך מוותר שהוא כמו מדה כנגד מדה זה הרי
לא ואמנם משפט. מדת עצמו וזה ברחמים עמו שמתנהגים

החכמה שתגזור מעשה כל אבל עד״ז יגמל לבד הזה המעשה
זו מצוה זה ומכלל כך יגמל כך ליגמל ראוי היותו עליו העליונה
עליהם ממשיכים להיות ישראל בה שנצטוו שופר תקיעת של

שילקטו הפרי יהיה זה כראוי אותה וכשישמרו ברחמים ההנהגה
עם השופר לתקיעת אשר היחס הענין פרט ואמנם ממנה.

הדברים כפי ויסודותיה ההנהגה בשרשי תלוי הרחמים המשכת
העולם אבות לעורר באמת בזה והכונה שלה. האמיתים

ולהגביר מדה״ד ולפייס הרחמים את לעורר בזכותם להתחזק
מהמקטרגים הכח וליטול הרע כחות ולכפות הרע על הטוב

יחודו בשליטת להנהיג מרוממותו ב״ה האדון שישתמש ולהתכוין
עמה כשיתחבר זאת מצוה ידי על זה וכל פשע על ולעבור

התיקון פרטי כפי זה ענין כל ופרטי כראוי. ישראל של תשובתם
בדרכיו:

[4] The Shofar: The matter of the Shofar on Rosh
Hashanah is that on this day, the Holy One,
Blessed be He, judges all the world and renews all
existence in the aspect of the new cycle, that is, the

95



Derech Hashem

new year. The Sanhedrin are convened, and
judgment is rendered upon all creatures according
to the order of divine judgment. As stated in Part II,
the prosecutor appears to prosecute according to
the transgressions of humankind. The Holy One,
Blessed be He, commanded us to blow the Shofar,
and the intention therein is to draw down
providence with mercy and not with the severity of
judgment, and to confuse the prosecutor so that he
may not prosecute. We have already explained in
Part II that just as divine providence does not grant
good to humankind unless they merit it, so too the
very nature of judgment itself is in the deeds that
humankind performs, whereby they receive their
due reward according to their circumstances. Thus,
they will be treated with mercy in their general
judgment and not be scrutinized with absolute
precision. This is akin to what our Sages, of
blessed memory, stated (Rosh Hashanah 17a):
”Whoever overlooks transgressions, they overlook
all his transgressions for him.” For this is a measure
for a measure: just as he forgives, so too will they
forgive him, and it will be found that they treat him
with mercy. This itself is the attribute of judgment.
However, it is not this act alone that is rewarded in
this manner, but any act that the Supreme Wisdom
decrees as deserving of reward will be rewarded
accordingly. Included in this is the commandment
of blowing the Shofar, which Israel was
commanded to observe, to draw down providence
upon themselves with mercy. When they observe it
properly, this will be the fruit they gather from it.
The detail of this matter, the relationship between
blowing the Shofar and drawing down mercy, is
dependent on the roots and foundations of
providence, according to their true nature. The true
intention in this is to awaken the patriarchs of the
world to strengthen themselves with their merit, to
awaken mercy, to appease the attribute of
judgment, to increase good over evil, to subdue the
forces of evil, to remove power from the
prosecutors, and to intend that the Master, may He
be exalted, use His supreme elevation to govern
with the dominion of His unity, and to overlook
transgression. All of this is through this
commandment, when it is joined with the
repentance of Israel in the proper manner. The
details of this entire matter are according to the
details of rectification in His ways.

ב״ה האדון הכין שהנה הוא יוה״כ ענין אמנם הכיפורים: יום [5]
והעונות להתקבל קלה התשובה תהיה שבו א׳  יום לישראל

ידיהם על שנעשו הקלקולים כל לתקן דהיינו לימחות קרובים
אל השבים ולהשיב ידיהם על שנתגבר החשך כל ולהסיר

ע״י ממנה שנתרחקו ית׳  אליו והקורבה הקדושה מדריגת
הענין זה כל נשלם שבכחו אור מאיר זה ביום והנה חטאתיהם.
שנצטוו מה ישראל שישמרו צריך אותו שלקבל אור הוא ואמנם

ניתוק הגופניות מן מתנתקים שעליה העינוי ענין ובפרט זה ליום
פרטי כל ושאר המלאכים בחי׳  אל במקצת ומתעלים גדול

התיקון: פרטי כפי הדברים

[5] Yom Kippur: Indeed, the essence of Yom
Kippur is that the Master, blessed be He, prepared
for Israel one day wherein repentance will be easily
accepted and transgressions will be close to being
erased. This means to rectify all the corruptions
that have been wrought by them, to remove all the
darkness that has intensified because of them, and
to return the penitents to the level of holiness and
closeness to Him, may He be exalted, from which
they have distanced themselves through their sins.
And indeed, on this day, a light shines, by whose
power this entire matter is perfected. And truly, it is
a light that to receive it, Israel must observe what
they have been commanded for this day, and
particularly the matter of affliction, through which
they detach themselves greatly from physicality
and ascend somewhat to the level of angels, and
all other details of the matter according to the
details of the rectification.

הגדולים התיקונים שמן שתדע צריך והנה התורה: קריאת [6]
נכלל וזה בתורה הקריאה ענין היה לישראל הנביאים שסידרו

וחוזר תומו עד הסדר על התורה ספר קריאת הא׳  בחינות. בב׳ 
בזמנים מיוחדות פרשיות קריאת והב׳  זה. דרך על חלילה

ממנו לנו שנמסר מה כלל הוא התורה ספר הנה כי וזה מיוחדים.
וכמ״ש הארתו לנו תמשך שעי״ז בו הוגים [להיותנו] (להיותו) ית׳ 
תקנו בתמידות זו הארה לקבל והנה פ״ב. ג״כ זה ובחלק בח״א

מלבד וזה הסדר על בתמידות במקהלותינו בו הוגים שנהיה
הקריאה ע״י והנה בפרטו. ואחד אחד לכל הראוי הפרטי ההגיון

בזמנים וגם הזאת קדושה אור בנו מתמיד הזאת התמידית
לענינים הנוגעות הפרשיות שנקרא ראוי ענינם כפי המיוחדים

היותר הכח שהוא התורה כח ידי על הימים הארת להחזיק ההם
לנו: שיש חזק

[6] The Reading of the Torah: And behold, you
must know that among the great rectifications that
the Prophets ordained for Israel was the matter of
the reading of the Torah, and this is included in two
aspects. The first is the reading of the scroll of the
Torah in order until its completion, and then it is
repeated in this manner. And the second is the
reading of specific portions at specific times. This
is because, behold, the scroll of the Torah is the
totality of what was transmitted to us from Him,
blessed be He, so that we may contemplate it, for
through this, His illumination will be drawn to us, as
it is stated in Chapter 1 and in this section, Chapter

96



Part IV – חלק ד

2. And behold, in order to receive this illumination
continuously, they ordained that we should
contemplate it in our congregations continuously in
order. And this is in addition to the private
contemplation that is fitting for each individual in
his particularity. And behold, through this
continuous reading, this light of holiness is
perpetuated within us. And also at the special
times, according to their subject matter, it is fitting
that we read the portions pertaining to those
matters, in order to sustain the illumination of the
days through the power of the Torah, which is the
strongest power that we possess.

ט פרק -- חלק ד Part 4, Chapter 9

לבני שקורים המקרים כפי הם המקריות העבודות אך [1]
במאכליהם העולם בזה מצבם כפי חייהם ימי בכל האדם

וכלל המדיניים. ועסקיהם האנושיים צרכיהם בכל במלבושיהם
ענין לך שאין והוא הקודמים בחלקים שביארנו מה על נוסד כלם
שלא הנמצאות מן נמצא באיזה מקרה או חק העולם עניני בכל

התכלית לפי בנמצאות למצא שמצטרך מה כפי והוחק הוסד
בשלימות אותו שלהשיג למעלה שזכרנו הבריאה של האמיתי

מוגבלים שהם ההם בגבולות א׳  כל האלה הפרטים כל הוצרכו
חלקי אחר נמשך וצורותיהם כלם הפרטים צורך אמנם באמת.
ומדריגותיהם למיניהם עליהם וההשפעות והדרגותיו המציאות

לעמוד ענינם כפי מצות נצטוו האלה הענינים בכל והנה כמש״ל.
ההם המעשים שכשישמרו הרע צד על ולא הטוב צד על הדברים

טוב מהם ונולד והנמשך הטוב לפי ענינם יהיה ההם בגבולים
ותתפשט הרע לצד המעשים ישארו הנה ישמרו לא ואם ותיקון

ההארה תחסר הגדול והחשך והזוהמא הטומאה ידיהם על
שזכרנו הרעות התולדות כל ואחריו ההעלם ויתרבה העליונה

לו אשר והיחס בגבוליו נגמר שלא ההוא הענין מציאות כפי הכל
הנמצאות של הכללי והגלגול בסיבוב לו אשר והחלק האדם עם

וכמש״ל: בשלימות ליקבע והולכות המתגלגלות

[1] However, the incidental commandments are in
accordance with the circumstances that befall
human beings throughout their lives, according to
their condition in this world, in their foods, their
garments, all their human needs, and their political
affairs. The totality of all these is founded upon
what we have explained in the preceding parts,
namely, that there is no matter in all the affairs of
the world, whether a law or an accident, concerning
any existing entity, that has not been established
and decreed according to what is necessary for the
existing entities to be, in accordance with the true
purpose of creation that we mentioned above,

which is to achieve it in perfection. For this, all
these particulars were required, each one within
those boundaries that truly limit it. However, the
necessity of all the particulars and their forms is
drawn from the parts of reality and its degrees, and
the influences upon them of their various kinds and
degrees, as stated above. Now, concerning all
these matters, commandments were given
according to their nature, to keep things on the side
of good and not on the side of evil. For when these
actions are observed within their boundaries, their
nature will be according to good, and good and
rectification will be drawn and born from them. But
if they are not observed, the actions will remain on
the side of evil, and impurity, filth, and great
darkness will spread through them. The Divine
illumination will be diminished, and concealment
will increase, followed by all the evil consequences
we have mentioned, all according to the reality of
that matter which was not completed within its
boundaries and its relation to man, and its part in
the general cycle and revolution of existing things
that are rolling and moving towards being fixed in
perfection, as stated above.

הברכות ענין הוסדו זה דרך ע״פ והנה הנהנין: ברכות ענין [2]
לכלם ושרש והנאותיו והעולם העולם עניני כל על ז״ל שתיקנו
כבר הנה כי הוא זה וענין בתורה. בה שנצטוינו המזון ברכת
כלם הם הנה בטבע וחקוקים הנמצאים הענינים שכל ביארנו

אל כלו המציאות הגיע שהוא הכללי תכלית אל מכוונים פרטים
בה הם אשר המדריגה כפי הזה בדבר וחלקם השלימות

ופועל טבעו חוקות אחר הנמשך האדם ואולם מציאותם. באמתת
בוראו לעבודת תמיד להתכוין לו יש לו שהוחק מה כפי הפעולות
התכלית השגת על ועזר תועלת ההם הפעולות מן שיוצא ולמה

פי׳  באמת הדברים שסודרו מה כפי שיהיה דרך באיזה יהיה הזה
ישמשו ודברים מיד הזה לדבר משמשים ענינים יהיו כבר כי

רבים ענינים של גדול גלגול שאחר עד אחרים למשמשים
באיזה הדברים יהיו ואולם אליו. יגיעו זה אחר זה נמשכים

שמגיע למה זו לכונה אלא ינטלו שלא ראוי הנה שיהיו מדריגה
לכונה ולא התכלית השגת אל עזר מדריגות עשר אחר אפי׳  מהם

המותרות אל החומרית והנטיה התאוות כוונת דהיינו אחרת
יהיו ואז האלקית. התורה להם שחקקה בגבולים כלם וישמרו

והנה עבודה. תנאי כלם ויחשבו הזה לדבר עוזרים באמת כלם
ית׳  לפניו נודה ושתיתנו במאכלנו שנהנינו שאחר התורה למדתנו
העזר שהוא שבו האמיתי התכלית אל הדבר ונחזיר שמו ונברך
ית׳  כבודו מתגדל בכלם שנמצא עד שזכרנו הכללי התכלית אל

כל וכן בהמ״ז ענין כלל וזה מתקיימת. ועצתו נעשה שחפצו במה
לתקן ז״ל הוסיפו עוד ואולם ההנאה. שאחר הנהנין ברכות שאר

קודם שגם והוא הענין זה להגדיל ההנאה קודם ברכות
ויתכוין ויברכהו עליו ית׳  שמו יזכיר העולם מן אדם שישתמש

שאינו ההוא הטוב באמתת ויתכוין ההוא הטוב לו בא ית׳  שממנו
ממנו מוכן ענין הוא שבאמת אלא בלבד חומרית והנאה גופני ענין

ובהקדים כמ״ש. האמיתי לטוב תועלת ממנו שיוצא למה ית׳ 
לצד ולא הטוב לצד כלו ההוא המעשה ישאר למעשה הזה הענין

97



Derech Hashem

וכמ״ש: ויושפל יתקלקל ולא ויתעלה האדם בו ויתקן הרע

[2] The matter of blessings upon enjoyment: And
behold, according to this path, the matter of the
blessings ordained by the Sages of blessed
memory was established upon all matters of the
world and its pleasures. The root of them all is the
blessing of Grace after Meals, which we were
commanded in the Torah. And the essence of this
matter is that, as we have already explained, all
existing matters, inscribed in nature, are all
particulars directed towards the ultimate general
End, which is the attainment of the entirety of
existence to perfection. Their share in this matter is
according to the degree they truly possess in their
actual existence. However, man, who is drawn
after the laws of his nature and acts according to
what is inscribed for him, must always intend for
the service of his Creator and for what emerges
from those actions as benefit and aid in achieving
this End, in whatever way it may be, according to
how matters are truly arranged. That is, some
matters will immediately serve this purpose, and
others will serve those who serve it, until after a
great cycle of many matters following one another,
they will lead to it. However, whatever the degree
of these matters may be, they are worthy of being
taken only for this intention, for what accrues from
them, even after ten degrees of aid towards
achieving the End, and not for any other intention,
namely, the intention of desires and material
inclination towards superfluities. And they shall all
be guarded within the boundaries set for them by
the Divine Torah. Then they will all truly be aids to
this matter, and they will all be considered
conditions of service. And behold, the Torah has
taught us that after we have enjoyed our food and
drink, we shall give thanks before Him, blessed be
He, and bless His Name, and return the matter to
its true End, which is aid towards the general End
we mentioned, so that through them all His glory,
blessed be He, is magnified, in that His will is done
and His counsel is fulfilled. And this is the general
matter of Grace after Meals, and so too all other
blessings upon enjoyment, which are after the

enjoyment. However, the Sages of blessed
memory further added to ordain blessings before
the enjoyment, to magnify this matter. And this is
that even before a person derives benefit from the
world, he shall mention His Name, blessed be He,
upon it and bless Him, and intend that this good
comes to him from Him, blessed be He. And he
shall intend the true nature of this good, which is
not merely a physical matter and material pleasure,
but rather that it is truly a matter prepared by Him,
blessed be He, for what emerges from it as benefit
for the true good, as stated. And by pre-empting
this matter before the act, that entire act will remain
on the side of good and not on the side of evil, and
man will be perfected and elevated through it, and
will not be corrupted and debased, as stated.

לנו תיקנו המצות במעשה גם ואולם המצוות: ברכות ענין [3]
שרצה ית׳  לו להודות המצוה של לחיבובה אלה ברכות חכמים

המעשה מתעלה עי״ז ונמצא כאלה גדולים תיקונים לנו ונתן בנו
ההתעוררות כפי המידה היא כן כי ית׳  ממנו האדם בו ונעזר יותר

שיעזרו העזר שיעור יהיה כן ית׳  אליו האדם בני שמתעוררים
ובוטח שהוא מה כפי שיהיה פועל בכל הרבה ואם מעט אם ממנו

אשריו: בה׳ 

[3] The matter of the blessings upon the
commandments: However, concerning the
performance of the commandments as well, our
Sages instituted these blessings for the love of the
commandment, to thank Him, blessed be He, that
He desired us and gave us such great rectifications.
Consequently, the act is elevated thereby, and the
person is aided by Him, blessed be He. For such is
the measure: according to the arousal that people
arouse towards Him, blessed be He, so will be the
measure of aid they receive from Him, whether little
or much, in any deed whatsoever. Whoever acts
thus and trusts in God, happy is he.

ע׳: ב׳  ל׳  ש׳  ו׳  ת׳  [4]

[4] The First Principle of the Second Part:

98



Index of Topics (by Page)

Abraham, 41
acceptance of divine yoke, 77, 80, 82
acquisition of perfection, 12, 13
action, 71
actions and consequences, 54
Adam the First, 40, 42
amidah prayer, 89
angelic beings, 23, 26
angelic order, 42
annulment of celestial influence, 48
atonement, 96
attachment to God, 64, 65
awakening to God, 84

blessings, 89, 98
body and soul, 49
body-soul connection, 53–55

celestial influence, 47, 48
clarity of prophecy, 69
cleaving to God, 12
closeness to God, 96
commandments, 20–22, 71, 82, 87, 88, 97,

98
confession, 91
converts, 41
corporeal creation, 23, 24
corporeal substances, 27
creation, 42–44, 72, 88
creation and materiality, 47
creation’s divisions, 23

death, 16, 17
degrees of spiritual attainment, 31, 32
destiny and fate, 47, 48
detachment from materiality, 93
distinction among prophets, 64
divine abundance, 84
divine aid, 98
divine countenance, 22

divine decree, 93
divine decree and ordination, 51
divine decree/wisdom, 25, 26
divine flow, 54
divine goodness and love, 49
divine illumination, 50
divine independence, 10, 11
divine influence, 64, 85, 88, 89, 91
divine influences, 72, 74
divine intellect, 61
divine judgment, 45–47, 96
divine kingship, 77–82
divine knowledge, 43
divine light, 37
divine name, 86
divine name (letters), 89
divine names, 58, 60
divine oneness, 11
divine order, 24–26
divine perfection, 9, 11, 12
divine presence, 62, 75, 88
divine providence, 21, 27, 28, 33, 35, 37–39,

42–51, 56–58, 60, 86, 91, 97, 98
divine service, 94, 95
divine simplicity, 10, 11
divine will, 26, 43, 44
divine will in prophecy, 70
divine wisdom, 13, 14, 28, 31, 92–94
divinity, 90
drawing down divine influence, 74, 75
drawing near to God, 72, 84
dreams, 56
dualism (soul/body), 13–18

elevation, 20
elevation of the soul, 93
epistemology, 6, 7
essence of Shabbat, 92, 93
evil deeds, 30, 31
existence of God, 9, 11

99



Derech Hashem

exodus and redemption, 94
exodus from Egypt, 82

faith, 75
faith and service, 7
false prophecy, 67, 68
fear of God, 71, 75
fervor of the soul, 75
Flood, 41
forces of impurity, 86
four worlds, 90
free will, 12, 13, 15, 20, 28, 29, 33, 41, 46, 56,

58

Gehenna, 30
giving of the Torah, 41
good and evil, 24–26, 33, 56, 60
good deeds, 30–32
good vs. evil, 15
gratitude, 98

heavenly courts, 45–47
holiness, 87, 88, 90, 91
holiness vs. profanity, 92
holy days, 88, 89, 91
holy spirit, 61, 62
honor of Shabbat, 93
human actions, 86–91
human agency, 28
human choice/free will, 24, 25
human development, 50
human nature, 39, 42
human perfection, 28
humanity’s role in creation, 13

illumination of divine light, 95
intellect, 19, 20
Israel, 39, 41, 42
Israel’s unique status, 48

joy of the heart, 75
justice, 34, 37
justice and judgment, 49

Kiddush and Havdalah, 93
knowledge acquisition, 6, 7
knowledge and intellect, 50

laws of nature, 28
learning prophecy, 63, 64

levels of prophecy, 63, 64, 66, 68, 69
levels of the soul, 54
limits of astrological knowledge, 48
love and awe of God, 21
love of God, 71, 75

man’s connection to God, 75
man’s intellect and self-governance, 84
man’s spiritual development, 57, 58, 60
man’s value and importance, 84
materiality, 19, 20
mercy, 91
merit, 31
merit and culpability, 46
miracles, 44
mission of prophets, 65
Moses’ prophecy, 68–70
musaf prayer, 91

nations of the world, 39, 41–43
natural intellect, 61
natural laws, 23, 27
nature of prophecy, 65, 66
nature of reality, 56–58
necessary existence, 10, 11

observance of mitzvot, 91, 93
order of creation, 43, 44
original sin (Adam’s sin), 14, 15

patriarchs, 89
perfection, 13–17, 20, 22, 34, 37, 38, 72
perfection and deficiency in humans, 13
perfection of creation, 79, 80, 82, 83
perfection of man, 72
powers/forces, 23–26
praise, 89
prayer, 71, 84, 85, 87–91
prayer structure and laws, 85
principles and particulars, 6
prophecy, 62–70
prophecy through vision or dream, 68
prophetic control, 70
prophetic state, 68, 69
purification, 15, 16, 18, 86, 89
purity, 20, 22
purity and deficiency, 30
purity and impurity, 94
purpose of creation, 11, 13, 27, 28

100



INDEX OF TOPICS (BY PAGE)

rectification and divine light, 94
rectification of creation, 73
rectification of deeds, 74, 75
renewal of existence, 96
repentance, 34, 96
resemblance to God, 12
resurrection, 16–18
revelation, 63
reward and punishment, 14, 16, 28–32, 34,

35, 37, 80
righteous, 32
ritual hand washing, 86

Sabbaths and Festivals, 71
sacrifice, 89, 91
sanctification of God’s name, 80
sanctifying God’s Name, 75
sanctity of holy days, 91, 93
sanctity of Shabbat, 91–93
Satan (the accuser), 46
separate intelligences, 27
separation from nations, 95
service, 71, 72
service of sacrifices, 85
service to God, 20, 21
shabbat, 89
Shema, 71
shema, 89, 90
sin, 40–42
sorcery, 61
souls, 23
souls of the righteous gentiles, 42
spiritual attainment, 61, 62
spiritual creation, 23
spiritual elevation, 49, 95
spiritual influence, 60
spiritual punishments, 30, 32
spiritual reality, 54, 55
states of the world, 49, 50
structure of reality, 6, 7
suffering, 30, 32, 34, 37

tefillin, 87, 88
temporal festivals, 91, 93, 94
the body, 13–18
the soul, 13, 15–19, 33, 38, 53–57, 80
thirteen attributes, 91
time, 91

Torah, 39, 94, 95, 97
Torah and Mitzvot (commandments), 85
Torah giving prophecy, 70
Torah reading, 97
Torah study, 22, 71–75, 82, 83
transformation of species, 14
transmigration of the soul, 38
trial and testing, 33
tzitzit, 87, 88

understanding, 73
unity of God, 77, 79–82

wicked, 31, 32
wickedness, 35
world of souls, 16, 17
World to Come, 42
world to come, 16, 28, 31, 32
worlds, 90, 91

101



Derech Hashem

102



Index of Topics

Abraham Part 2, Ch. 4
absolute perfection Part 1, Ch. 2
acceptance of repentance Part 4, Ch. 8
acceptance of Torah Part 4, Ch. 8
accepting the yoke of heaven Part 4, Ch. 6
Accidental Service Part 4, Ch. 1
acquisition of perfection Part 1, Ch. 2
Action Part 4, Ch. 1
action Part 4, Ch. 4
additional offerings Part 4, Ch. 4
additional sanctification Part 4, Ch. 7
Agents of Nature Part 2, Ch. 5
Angelic Hierarchy Part 2, Ch. 5
angelic oversight Part 2, Ch. 6
angels Part 1, Ch. 5
annulment of celestial influence Part 2, Ch. 7
appeasing divine judgment Part 4, Ch. 8
appointed agents Part 1, Ch. 5
appointed agents in judgment Part 2, Ch. 6
arousal towards God Part 4, Ch. 9
arrangement of weekdays and holy days Part 4,
Ch. 7
attachment to God Part 3, Ch. 4, Part 4, Ch. 7
awakening patriarchs’ merit Part 4, Ch. 8
balancing inclination to evil with spirituality Part
4, Ch. 8
blessings upon commandments Part 4, Ch. 9
blessings upon enjoyment Part 4, Ch. 9
body and soul Part 1, Ch. 3, Part 2, Ch. 8
boundaries of existence Part 4, Ch. 7
celebration of temporal festivals Part 4, Ch. 7
celestial bodies Part 1, Ch. 5
celestial influence Part 2, Ch. 7
celestial Sanhedrins Part 2, Ch. 6

Challah Part 4, Ch. 1
character traits Part 2, Ch. 3
Chol HaMoed Part 4, Ch. 7
clarity of divine revelation Part 3, Ch. 5
Clarity of Knowledge Part 3, Ch. 3
cleaving to God Part 1, Ch. 2, Part 2, Ch. 2
Cleaving to God Part 4, Ch. 1
cleaving to wisdom Part 2, Ch. 8
Clinging to God Part 4, Ch. 3
closeness to God Part 4, Ch. 7
Clouds of Glory Part 4, Ch. 7, Part 4, Ch. 8
collective perfection Part 2, Ch. 2
Commandments Part 4, Ch. 1
completion of creation Part 4, Ch. 7
complexity of judgment Part 2, Ch. 6
compounded influence Part 2, Ch. 8
concealment Part 4, Ch. 9
concealment of divine glory Part 2, Ch. 8
conditions for study Part 4, Ch. 2
Conditions of Creation Part 2, Ch. 5
confusing the prosecutor Part 4, Ch. 8
Connectionwith the spiritual while in thematerial
body Part 3, Ch. 2
consequences of sin Part 1, Ch. 3
converts Part 2, Ch. 4
corporeal creation Part 1, Ch. 5
corporeal substances Part 2, Ch. 1
creation Introduction, Part 2, Ch. 1, Part 4, Ch. 4
cycle of time Part 4, Ch. 7
daily offerings Part 4, Ch. 4
Daily Service Part 4, Ch. 1
death Part 1, Ch. 3
degrees of influence Part 4, Ch. 2

103



Derech Hashem

Degrees of Prophecy Part 3, Ch. 3
degrees of sanctification Part 4, Ch. 7
Degrees of the holy man Part 3, Ch. 2
delight and honor of Shabbat Part 4, Ch. 7
demonic kind Part 1, Ch. 5
Depart from Evil and Do Good Part 4, Ch. 1
destiny and free will Part 2, Ch. 7
detachment from materiality Part 4, Ch. 7
direct divine speech Part 3, Ch. 5
discourse and comprehension Part 4, Ch. 2
distinction among prophets Part 3, Ch. 4
distinction between decree and execution Part 2,
Ch. 6
divine abundance Part 4, Ch. 5
divine aid Part 4, Ch. 9
Divine bestowals and their impact Part 3, Ch. 2
Divine Connection Part 3, Ch. 3
divine creation Part 2, Ch. 7
divine decree Part 1, Ch. 3, Part 1, Ch. 5, Part 2,
Ch. 6, Part 4, Ch. 9
Divine decree and the order of emanation Part 3,
Ch. 2
divine emanation Part 1, Ch. 5
divine goodness Part 1, Ch. 2
Divine Governance Part 2, Ch. 5
divine governance Part 2, Ch. 6, Part 2, Ch. 8
divine guidance Introduction
divine illumination Part 4, Ch. 9
divine influence Part 2, Ch. 8, Part 3, Ch. 4, Part 4,
Ch. 2, Part 4, Ch. 5
Divine Intellect Part 3, Ch. 3
divine intention Part 1, Ch. 3
divine judgment Part 2, Ch. 4, Part 2, Ch. 6, Part 4,
Ch. 8
divine kingship Part 4, Ch. 4
divine law and order in accusation Part 2, Ch. 6
Divine Perfection Part 1, Ch. 1
Divine powers and their arrangement Part 3, Ch.
2
divine presence Part 4, Ch. 2
Divine Presence Part 4, Ch. 3
divine presence in judgment Part 2, Ch. 6
divine providence Introduction, Part 2, Ch. 1, Part
2, Ch. 2, Part 2, Ch. 3, Part 2, Ch. 4, Part 2, Ch. 8,
Part 3, Ch. 5, Part 4, Ch. 4, Part 4, Ch. 6

Divine Providence Part 2, Ch. 5
divine providence and mercy Part 4, Ch. 8
divine radiance and awe Part 4, Ch. 8
divine revelation Part 3, Ch. 4
divine service Introduction, Part 2, Ch. 3, Part 4,
Ch. 4, Part 4, Ch. 5, Part 4, Ch. 6
Divine Service Part 4, Ch. 1
Divine Simplicity Part 1, Ch. 1
divine torah Part 4, Ch. 9
Divine Uniqueness Part 1, Ch. 1
divine uniqueness Part 4, Ch. 4
Divine Will Part 2, Ch. 5
divine will Part 2, Ch. 8, Part 3, Ch. 4
Divine Will and its role in dreams Part 3, Ch. 1
divine wisdom Part 2, Ch. 4
divisions of creation Part 1, Ch. 5
dominion of God Part 4, Ch. 8
dominion of impurity at night Part 4, Ch. 6
drawing down divine light Part 4, Ch. 2
drawing near to God Part 4, Ch. 5
earthly realm Part 1, Ch. 5
elevation of days Part 4, Ch. 7
Emanation Part 2, Ch. 5
epistemology Introduction
erasing transgressions Part 4, Ch. 8
essence of Chanukah and Purim Part 4, Ch. 8
essence of Shabbat Part 4, Ch. 7
essence of Yom Kippur Part 4, Ch. 8
essential vs. secondary creation Part 1, Ch. 2
evil inclination Part 2, Ch. 2, Part 4, Ch. 6
existence Part 4, Ch. 4
existence and essence Part 2, Ch. 8
Existence of God Part 1, Ch. 1
Faith Part 4, Ch. 3
Fear of God Part 4, Ch. 1, Part 4, Ch. 3
Festivals Part 4, Ch. 1, Part 4, Ch. 7
foundations of faith Introduction
free will Part 1, Ch. 3, Part 1, Ch. 5, Part 2, Ch. 2,
Part 2, Ch. 3, Part 2, Ch. 4, Part 4, Ch. 4, Part 4, Ch.
6
Gehenna Part 2, Ch. 2
General Perfection of Creation Part 2, Ch. 5
general principles vs. particulars Introduction
generations Part 2, Ch. 4

104



Index of Topics

giving of the Torah Part 2, Ch. 4, Part 4, Ch. 7
God’s Knowledge Part 2, Ch. 5
good and bad states of the world Part 2, Ch. 8
good and evil Part 2, Ch. 3, Part 4, Ch. 4, Part 4,
Ch. 9
good and evil inclination Part 1, Ch. 3
good and evil traits Part 2, Ch. 8
good inclination Part 2, Ch. 2
grace after meals Part 4, Ch. 9
gradations of existence Part 2, Ch. 4
Havdalah Part 4, Ch. 7
heavenly courts Part 2, Ch. 6
hiding of God’s countenance Part 2, Ch. 8
higher soul Part 1, Ch. 5
Holiness Part 4, Ch. 3
holiness Part 4, Ch. 6
holiness and righteousness Part 4, Ch. 8
holiness of created beings Part 4, Ch. 7
holy days Part 4, Ch. 7
Holy Spirit Part 3, Ch. 3
honor of the Giver Part 4, Ch. 7
human free will Part 2, Ch. 1
human intellect Part 4, Ch. 5
human lowliness and divine loftiness Part 4, Ch.
2
human nature Part 1, Ch. 3, Part 1, Ch. 5, Part 2,
Ch. 4
human perfection Part 2, Ch. 4
human perfection and deficiency Part 2, Ch. 1
human purpose Part 1, Ch. 2, Part 4, Ch. 5
human species as one person Part 2, Ch. 8
ignorance and darkness Part 2, Ch. 8
illumination and concealment Part 4, Ch. 6
illumination and darkness Part 2, Ch. 8
Imagination in Prophecy Part 3, Ch. 3
Imparted Intellect Part 3, Ch. 3
individual perfection Part 2, Ch. 2
intellectual comprehension Part 2, Ch. 8
intention in divine service Part 4, Ch. 9
interpretation of prophecy Part 3, Ch. 4
Israel Part 2, Ch. 4
Joy in God Part 4, Ch. 3
justice Part 2, Ch. 2
justice and judgment Part 2, Ch. 8

justice and retribution Part 2, Ch. 3
Kabbalah Part 1, Ch. 1
Kiddush Part 4, Ch. 7
knowledge and intellect Part 2, Ch. 8
knowledge of God Part 2, Ch. 8
knowledge of God’s perfection Part 2, Ch. 8
knowledge of the future Part 2, Ch. 7
lack of Holy Spirit Part 2, Ch. 8
lack of signs and prophets Part 2, Ch. 8
Law of God Part 2, Ch. 8
laws and statutes of prayer Part 4, Ch. 5
Laws of Humanity Part 4, Ch. 1
levels of prophecy Part 3, Ch. 4, Part 3, Ch. 5
levels of understanding Part 4, Ch. 2
limitations of astrology Part 2, Ch. 7
love and chastisement Part 2, Ch. 8
Love of God Part 4, Ch. 1, Part 4, Ch. 3
lower body Part 1, Ch. 5
majority and minority of deeds Part 2, Ch. 2
Man’s ability to act in the material world Part 3,
Ch. 2
man’s actions Part 2, Ch. 8
Man’s potential for spiritual development Part 3,
Ch. 2
manifestation of divine glory Part 2, Ch. 8
material inclination Part 4, Ch. 9
matter and evil character traits Part 1, Ch. 2
meaning of chametz and matzah Part 4, Ch. 8
meaning of Sukkot and Lulav Part 4, Ch. 8
meaning of the Shofar Part 4, Ch. 8
Means for spiritual development Part 3, Ch. 2
measure for a measure Part 4, Ch. 8
measure for measure Part 2, Ch. 1
Megillat Ta’anit Part 4, Ch. 7
mercy Part 2, Ch. 8
merit Part 2, Ch. 2
merit and sin Part 2, Ch. 8
Miracles Part 2, Ch. 5
mission of prophets Part 3, Ch. 4
nations of the world Part 2, Ch. 4
Natural Intellect Part 3, Ch. 3
natural laws Part 2, Ch. 1
natural movement Part 1, Ch. 5
Natural vs. spiritual utilization Part 3, Ch. 2

105



Derech Hashem

Necessary Existence Part 1, Ch. 1
Negative Commandments Part 4, Ch. 1
Nullification of natural boundaries Part 3, Ch. 2
number seven Part 4, Ch. 7
observance of Chanukah Part 4, Ch. 7
observance of Purim Part 4, Ch. 7
observance of Rosh Chodesh Part 4, Ch. 7
observance of Shabbat Part 4, Ch. 7
observance of Yom Kippur Part 4, Ch. 7
Occasional Service Part 4, Ch. 1
Oneness of God Part 4, Ch. 3
order of prayers Part 4, Ch. 5
original sin Part 2, Ch. 4
peace and suffering Part 2, Ch. 8
perfection Part 1, Ch. 3
Perfection Part 4, Ch. 1
Perfection of Commandments and Study Part 4,
Ch. 3
Perfection of Creation Part 4, Ch. 1
perfection of creation Part 4, Ch. 4, Part 4, Ch. 6
perfection of man Part 4, Ch. 2
periods of divine judgment Part 2, Ch. 6
periods of labor and reward Part 1, Ch. 3
Perpetual Service Part 4, Ch. 1
Positive Commandments Part 4, Ch. 1
powers Part 1, Ch. 5
Prayer Part 4, Ch. 4
prayer Part 4, Ch. 5
Prayers Part 4, Ch. 1
preciousness and degradation Part 2, Ch. 8
preparation for the afterlife Part 2, Ch. 2
profane and holy Part 4, Ch. 7
prohibition of labor on Shabbat Part 4, Ch. 7
Prohibitions Part 4, Ch. 1
prophecy Introduction, Part 3, Ch. 4
Prophecy Part 3, Ch. 2, Part 3, Ch. 3
prophecy through dream Part 3, Ch. 5
prophecy through vision Part 3, Ch. 5
prophetic ascent Part 3, Ch. 4
Prophetic dreams and revelation Part 3, Ch. 1
prophetic errors Part 3, Ch. 4
prophetic foretelling Part 2, Ch. 8
prophetic training Part 3, Ch. 4

prophetic utterances Part 3, Ch. 4
providence of dominion Part 2, Ch. 8
providence of judgment Part 2, Ch. 8
punishment Part 4, Ch. 4
Purification Part 4, Ch. 3
purification Part 4, Ch. 6
purification for Torah and divine servicePart 4, Ch.
8
purity Part 2, Ch. 2
purpose of creation Part 1, Ch. 2, Part 2, Ch. 1,
Part 2, Ch. 2, Part 4, Ch. 9
Purpose of Creation Part 2, Ch. 5, Part 4, Ch. 1
reality of the world Part 1, Ch. 5
rectification Part 1, Ch. 3, Part 2, Ch. 2, Part 2, Ch.
4, Part 4, Ch. 7
rectification of creation Part 4, Ch. 2
rectification of deeds Part 4, Ch. 2
rectifying corruptions Part 4, Ch. 8
Redemption of the Firstborn Part 4, Ch. 1
refinement Part 2, Ch. 2
rejoicing on Purim Part 4, Ch. 7
remembrance of the Exodus from Egypt Part 4,
Ch. 7
removing darkness Part 4, Ch. 8
renewal of existence Part 4, Ch. 7
renewal of service Part 4, Ch. 5
repentance Part 2, Ch. 3, Part 3, Ch. 4, Part 4, Ch.
8
resemblance to God Part 1, Ch. 2
rest period Part 4, Ch. 7
resurrection Part 1, Ch. 3, Part 2, Ch. 2
return to righteousness Part 4, Ch. 2
return to Torah Part 4, Ch. 8
revelation of God Part 4, Ch. 4
Revelation of God’s Glory Part 3, Ch. 3
reverence for Torah Part 4, Ch. 2
reward and punishment Part 1, Ch. 5, Part 2, Ch.
1, Part 2, Ch. 2, Part 2, Ch. 3, Part 2, Ch. 8, Part 4,
Ch. 8
ritual hand washing Part 4, Ch. 6
ritual impurity Part 4, Ch. 6
role of stars and spheres Part 2, Ch. 7
roots and branches of creation Part 1, Ch. 5
Sabbaths Part 4, Ch. 1
Sacrifices Part 4, Ch. 1

106



Index of Topics

sanctification of Israel Part 4, Ch. 7
Sanctifying God’s Name Part 4, Ch. 3
sanctity of Shabbat Part 4, Ch. 7
Science Part 1, Ch. 1
scriptural metaphors for divine governance Part
2, Ch. 6
Seeking God’s Closeness Part 4, Ch. 1
separate intelligences Part 1, Ch. 5, Part 2, Ch. 1
separation of Israel from nations Part 4, Ch. 8
service of the Creator Part 2, Ch. 8
serving the Creator Part 4, Ch. 2
Shema Part 4, Ch. 1, Part 4, Ch. 4
shining light Part 4, Ch. 7
shining of God’s countenance Part 2, Ch. 8
six thousand years Part 4, Ch. 7
sleep and death Part 4, Ch. 6
souls Part 1, Ch. 5
spiritual beings in judgment Part 2, Ch. 6
spiritual creation Part 1, Ch. 5
spiritual elevation Part 2, Ch. 8
spiritual elevation and separation Part 4, Ch. 8
Spiritual existents and higher understanding Part
3, Ch. 2
Spiritual perfection and impurity Part 3, Ch. 1
spiritual punishments Part 2, Ch. 2
states of the world Part 2, Ch. 8
statutes of divine judgment Part 2, Ch. 6
strengthening priests Part 4, Ch. 8
structure of knowledge Introduction
struggle between intellect and materiality Part 1,
Ch. 3
Study Part 4, Ch. 1
subduing evil forces Part 4, Ch. 8
suffering Part 2, Ch. 2, Part 2, Ch. 3
Supernal Intellect Part 3, Ch. 3
Supreme Wisdom Part 4, Ch. 7
Sustenance of Creation Part 2, Ch. 5
tefillin Part 4, Ch. 6
temporal service Part 4, Ch. 7
testing and trials Part 2, Ch. 3
thanksgiving on Chanukah Part 4, Ch. 7
the ability to prophesy at will Part 3, Ch. 5
the accuser (Satan) Part 2, Ch. 6
The active forces in the material realm Part 3, Ch.

2
The chain of transmission of divine light Part 3,
Ch. 2
The composite nature ofman (body and soul) Part
3, Ch. 2
The composition of man (body and soul) Part 3,
Ch. 1
The concept of perfection through material ac-
tions Part 1, Ch. 4
The concept of the additional soul on Shabbat
Part 3, Ch. 1
The connection betweenmentioningGod’s Name
and divine bestowal Part 3, Ch. 2
The connection between the soul and spiritual be-
ings Part 3, Ch. 1
the distinction between Moses and other
prophets Part 3, Ch. 5
The distinction between the lower and higher
soul Part 3, Ch. 1
The duality of man (soul and body) Part 1, Ch. 4
The essence of created beings Part 3, Ch. 2
the Flood Part 2, Ch. 4
The function of the soul in connecting man to
higher realms Part 3, Ch. 1
the giving of the Torah Part 3, Ch. 5
The impact of the soul’s actions on higher pow-
ers Part 3, Ch. 1
The importance of intention in divine service Part
1, Ch. 4
The influence of materiality on the soul Part 1, Ch.
4
The influence of the body on the soul Part 3, Ch.
1
The levels of the soul (Nefesh, Ruach, Neshamah,
Chayah, Yechidah) Part 3, Ch. 1
The limitations of the physical state Part 3, Ch. 2
The limitations of the soul while connected to the
body Part 3, Ch. 1
The nature of divine bestowals Part 3, Ch. 2
the nature of divine communication Part 3, Ch. 5
The nature of dreams Part 3, Ch. 1
The nature of evil and its descent Part 3, Ch. 2
the nature of God’s existence Part 3, Ch. 5
The nature of the human soul Part 3, Ch. 1
The nullification of natural boundaries through di-
vine bestowals Part 3, Ch. 2
The purpose of Divine Names for creatures Part

107



Derech Hashem

3, Ch. 2
The purpose of man’s existence Part 1, Ch. 4
The purpose of Providence Part 3, Ch. 2
The relationship between man and his Creator
Part 1, Ch. 4
The relationship between roots and branches
Part 3, Ch. 2
The role of divine commandments in spiritual el-
evation Part 1, Ch. 4
The role of Divine Names Part 3, Ch. 2
The role of imagination in dreams Part 3, Ch. 1
the sin of Adam Part 1, Ch. 3
the soul Part 4, Ch. 6
The Special Name of God Part 3, Ch. 2
The struggle between intellect and desire Part 1,
Ch. 4
The sustenance of all existents by God Part 3, Ch.
2
The temporary nature of death and the resurrec-
tion Part 1, Ch. 4
The transformation of darkness into light Part 1,
Ch. 4
this world and the World to Come Part 1, Ch. 3
Tithes Part 4, Ch. 1
Torah Introduction, Part 1, Ch. 1, Part 2, Ch. 4, Part
4, Ch. 4
Torah as a creation Part 4, Ch. 2

Torah study Part 4, Ch. 2
Tradition Part 1, Ch. 1
transfer of spiritual to material Part 2, Ch. 7
transgressions and sins Part 4, Ch. 2
Trust in God Part 4, Ch. 3
truth and wickedness Part 2, Ch. 8
Turning to God Part 4, Ch. 1
two thousand years of void Part 2, Ch. 8
tzitzit Part 4, Ch. 6
Ultimate Good Part 2, Ch. 5
understanding and good character traits Part 1,
Ch. 2
understanding of concepts Introduction
understanding the arrangements of creation Part
3, Ch. 5
unity of God Part 4, Ch. 8
unrecognized prophecy Part 3, Ch. 4
volitional movement Part 1, Ch. 5
wickedness Part 2, Ch. 2
witnesses in celestial court Part 2, Ch. 6
world of souls Part 2, Ch. 2
World to Come Part 2, Ch. 2
worldly entanglement Part 4, Ch. 5
worthiness and preparation Part 4, Ch. 2
Yom Kippur Part 4, Ch. 7

108



Index of Sources

Biblical Sources (Tanach)

2 Kings 23:17: Part 3, Ch. 4 Daniel 4:14: Part 2, Ch.
6 Deuteronomy 18:15: Part 3, Ch. 5 Deuteronomy
28:10: Part 4, Ch. 8 Deuteronomy 32:39: Part 4,
Ch. 4 Deuteronomy 34:10: Part 3, Ch. 3 Deuteron-
omy 4:9: Part 1, Ch. 1 Deuteronomy 6:24: Part
1, Ch. 4 Deuteronomy 8:5: Part 2, Ch. 8 Exodus
33:11: Part 3, Ch. 5 Exodus 33:19: Part 2, Ch. 8
Exodus 33:23: Part 3, Ch. 5 Exodus 34:5: Part 3,
Ch. 5 Ezekiel 1:18: Part 2, Ch. 6 Genesis 11:5:
Part 2, Ch. 6 Isaiah 1:1: Part 3, Ch. 4 Isaiah 43:10:
Part 4, Ch. 4 Isaiah 43:12: Part 4, Ch. 4 Isaiah
49:23: Part 4, Ch. 8 Isaiah 60:14: Part 4, Ch. 8

Isaiah 6:1: Part 2, Ch. 6 Jeremiah 1:1: Part 3, Ch.
4 Job 1:6: Part 2, Ch. 6 Job 33:15: Part 3, Ch. 1
Jonah 1:1: Part 3, Ch. 4 Numbers 12:6-8: Part 3,
Ch. 5 Numbers 12:8: Part 3, Ch. 5 Proverbs 29:4:
Part 2, Ch. 8 Psalms 104:20: Part 4, Ch. 6 Psalms
104:22: Part 4, Ch. 6 Psalms 104:23: Part 4, Ch. 6
Psalms 121:3: Part 2, Ch. 3 Psalms 136:15: Part
2, Ch. 5 Psalms 19:8: Part 2, Ch. 2 Psalms 34:14:
Part 4, Ch. 1 Psalms 45:7: Part 2, Ch. 8 Psalms
50:16: Part 4, Ch. 2 Zechariah 14:9: Part 4, Ch. 4
Zechariah 4:10: Part 2, Ch. 6

Talmudic Sources

Avot 3:15: Part 2, Ch. 8 Berakhot 31a: Part 4, Ch.
5 Berakhot 55a: Part 2, Ch. 6 Berakhot 57b: Part
3, Ch. 5, Part 4, Ch. 6 Bereishit Rabbah 91:9: Part
2, Ch. 6 Chullin 133b: Part 4, Ch. 2 Kiddushin 30a:

Part 4, Ch. 2 Rosh Hashanah 17a: Part 4, Ch. 8
Sanhedrin 89a: Part 3, Ch. 4 Sanhedrin 97b: Part
3, Ch. 4 Shabbat 109b: Part 4, Ch. 6 Shabbat 156a:
Part 2, Ch. 7 Shabbat 88a: Part 4, Ch. 8

109



Derech Hashem

110



Glossary of Hebrew Terms

הראשון אדם (Adam HaRishon) Adam the First (Part 2, Ch. 4)

הכל אדון (Adon Hakol) Lord of All (Part 4, Ch. 4)

אהבה (ahavah) love (Part 4, Ch. 3)

השם אהבת (ahavat Hashem) love of God (Part 4, Ch. 1)

ישראל עם (Am Yisrael) the people of Israel (Part 2, Ch. 4)

עשה (aseh) positive commandments (Part 4, Ch. 1)

עבירות (aveirot) transgressions (Part 4, Ch. 2)

עבודה (avodah) service (Part 1, Ch. 4, Part 4, Ch. 1, Part 4, Ch. 2, Part 4, Ch. 4)

עוונות (avonot) sins (Part 4, Ch. 2)

אברהם (Avraham) Abraham (Part 2, Ch. 4)

מעלה של דין בתי (batei din shel ma’alah) heavenly courts (Part 2, Ch. 6)

בחירה (bechirah) choice (Part 2, Ch. 3)

חפשית בחירה (Bechirah Chofshit) free will (Part 2, Ch. 1)

חפשית בחירה (bechirah chofshit) free will (Part 2, Ch. 2, Part 4, Ch. 4)

חופשית בחירה (bechirah ḥofshit) free will (Part 4, Ch. 6)

Bet second letter of the Hebrew alphabet, representing the second sphere of creation (Part 2, Ch.
7, Part 3, Ch. 2)

חופשית בחירה (beḥirah ḥofshit) free will (Part 1, Ch. 5)

המזון ברכת (Birkat Hamazon) Grace after Meals (Part 4, Ch. 9)

ברכה (bracha) blessing (Part 4, Ch. 9)

חלה (challah) challah offering (Part 4, Ch. 1)

חלום (chalom) dream (Part 3, Ch. 5)

חמץ (chametz) leavened bread (Part 4, Ch. 7, Part 4, Ch. 8)

111



Derech Hashem

תורה חומשי חמשת (Chamishah Chumshai Torah) the five books of the Torah (Part 4, Ch. 2)

חנוכה (Chanukah) Dedication (Part 4, Ch. 7)

חיה (chayah) living essence (higher level) (Part 3, Ch. 1)

חזון (chazon) vision (Part 3, Ch. 5)

חסרון (chesaron) deficiency (Part 1, Ch. 2)

חסד (chesed) loving-kindness, mercy (Part 2, Ch. 8)

חטא (chet) sin (Part 2, Ch. 4)

חילול (chillul) profanity (Part 4, Ch. 7)

השם חילול (chillul Hashem) profanation of God’s Name (Part 4, Ch. 4)

עליונה חכמה (Chochmah Elyona) Supreme Wisdom (Part 2, Ch. 1)

עליונה חוכמה (Chochmah Elyonah) Supreme Wisdom (Part 4, Ch. 2)

המועד חול (Chol HaMoed) intermediate days of the festival (Part 4, Ch. 7)

חומר (chomer) matter (Part 1, Ch. 4)

חוקים (chukim) statutes (Part 2, Ch. 6)

Derech Hashem The Way of God (Introduction)

דבקות (devekut) cleaving (Part 2, Ch. 2, Part 3, Ch. 3)

דמיון (dimyon) imagination (Part 3, Ch. 1)

דין (din) judgment, strictness (Part 2, Ch. 8)

הנביאים דברי (divrei hanevi’im) words of the prophets (Part 3, Ch. 4)

דמות (dmut) image, likeness (Part 3, Ch. 5)

דבקות (dveikut) cleaving (Part 1, Ch. 2)

דבקות (dvekut) cleaving (Part 4, Ch. 1)

אחדות (echadut) oneness (Part 1, Ch. 1)

אלוק (Elok) the necessarily existing One (Part 4, Ch. 4)

אלוקים (Elokim) God (Part 1, Ch. 1)

אצילות (etzilut) Emanation (Part 2, Ch. 5)

גשמי (gashmi) corporeal (Part 1, Ch. 5)

גיהנם (Gehenna) Gehenna (Part 2, Ch. 2)

גמרא (Gemara) Gemara, the rabbinic commentary on the Mishnah (Part 4, Ch. 2)

112



Glossary

גרים (gerim) converts (Part 2, Ch. 4)

עליונה גזירה (gezirah elyonah) higher decree (Part 1, Ch. 5)

גוף (guf) body (Part 1, Ch. 3, Part 1, Ch. 4, Part 3, Ch. 1)

הטוב (ha’tov) the Good (Part 1, Ch. 2)

הבחירה (ha-bechirah) the choice/free will (Part 1, Ch. 3)

השגה (hasaga) acquisition (Part 1, Ch. 2)

השגחה (hashgacha) Providence (Part 2, Ch. 5)

עליונה השגחה (hashgacha elyonah) Supreme Providence (Part 2, Ch. 3)

השגחה (hashgachah) providence (Part 1, Ch. 4, Part 2, Ch. 4, Part 3, Ch. 5)

פרטית השגחה (hashgachah pratim) divine providence (Part 4, Ch. 6)

השפעה (hashpa’ah) Influence (Part 2, Ch. 5, Part 3, Ch. 4)

אלוהיות השפעות (hashpa’ot elohiyot) divine influences (Part 4, Ch. 2)

הויה (Havayah) He Who Is (Part 1, Ch. 1)

הבדלה (Havdalah) separation (marking end of Shabbat/holidays) (Part 4, Ch. 7)

הכרחי (hichrachi) necessary (Part 4, Ch. 4)

התדבקות (hitdabkut) cleaving (Part 3, Ch. 4)

יחודו התגלות (hitgalut yichudo) revelation of His uniqueness (Part 4, Ch. 4)

התקרבות (hitkravut) drawing near (Part 4, Ch. 1)

עיקר (ikar) essential (Part 1, Ch. 2)

מלכותו עול קבלת (kabbalat ol malchuto) acceptance of the yoke of His kingdom (Part 4, Ch. 4)

קדושה (kedushah) holiness (Part 1, Ch. 4, Part 3, Ch. 1, Part 4, Ch. 3, Part 4, Ch. 7)

כתובים (Ketuvim) Writings (Part 4, Ch. 2)

קידוש (Kiddush) sanctification (of Shabbat/holidays) (Part 4, Ch. 7)

קיום (kiyum) Existence/Permanence (Part 2, Ch. 5)

הכרחי קיום (kiyum hekarchi) necessary existence (Part 1, Ch. 1)

קרבנות (korbanot) sacrifices (Part 4, Ch. 1, Part 4, Ch. 4)

כוחות (koḥot) powers (Part 1, Ch. 5)

והרע הטומאה כוחות (koḥot ha’tum’ah v’ha’ra) forces of impurity and evil (Part 4, Ch. 2)

הטומאה כוחות (koḥot ha-tum’ah) forces of impurity (Part 4, Ch. 6)

113



Derech Hashem

לאוין (lavin) prohibitions/negative commandments (Part 4, Ch. 1)

לולב (lulav) palm branch (Part 4, Ch. 7, Part 4, Ch. 8)

מעשה (ma’aseh) action (Part 4, Ch. 1)

מעשרות (ma’aserot) tithes (Part 4, Ch. 1)

Ma’asher v’lo kol asher and some, but not all (Part 2, Ch. 7)

מעשים (ma’asim) actions (Part 3, Ch. 4)

מבול (Mabul) Flood (Part 2, Ch. 4)

מדרגה (madreiga) Rank/Gradation (Part 2, Ch. 5)

מהות (mahut) essence (Part 1, Ch. 2)

מלאכים (mal’akhim) angels (Part 1, Ch. 5)

מלאכים (malachim) Angels (Part 2, Ch. 5, Part 2, Ch. 6)

מלכות (malchut) kingdom, dominion (Part 2, Ch. 8)

מלכותו (malchuto) His dominion (Part 4, Ch. 4)

מראה (mar’ah) mirror (Part 3, Ch. 5)

מצה (matzah) unleavened bread (Part 4, Ch. 7, Part 4, Ch. 8)

mazal destiny/star-influence (Part 2, Ch. 7)

תענית מגילת (Megillat Ta’anit) Scroll of Fasting (Part 4, Ch. 7)

menorah seven-branched candelabrum (Part 4, Ch. 8)

מידה כנגד מידה (Midah Keneged Midah) measure for measure (Part 2, Ch. 1)

הדין מידת (midat hadin) attribute of justice (Part 2, Ch. 3)

מקרי (mikri) accidental/contingent (Part 4, Ch. 1)

משנה (Mishnah) Mishnah, the early codification of Jewish law (Part 4, Ch. 2)

מצוות (mitzvot) commandments (Part 1, Ch. 4, Part 2, Ch. 3, Part 4, Ch. 1, Part 4, Ch. 9)

מועדים (Mo’adim) Festivals (Part 4, Ch. 1)

נפש (nefesh) soul (lower level) (Part 3, Ch. 1)

נס (nes) Miracle (Part 2, Ch. 5)

נשמה (neshamah) soul (Part 1, Ch. 3, Part 1, Ch. 4, Part 2, Ch. 8, Part 3, Ch. 1)

נשמות (neshamot) souls (Part 1, Ch. 5)

ידיים נטילת (netilat yadayim) hand washing (Part 4, Ch. 6)

114



Glossary

נביאים (Nevi’im) Prophets (Part 4, Ch. 2)

נבואה (nevu’ah) prophecy (Part 3, Ch. 3, Part 3, Ch. 4, Part 3, Ch. 5)

נברא (nivra) created being (Part 1, Ch. 5)

שמים מלכות עול (ol malchut shamayim) yoke of the kingdom of heaven (Part 4, Ch. 6)

הבא עולם (Olam Haba) the World to Come (Part 1, Ch. 3)

הבא עולם (Olam HaBa) World to Come (Part 2, Ch. 2)

עונש (onash) punishment (Part 4, Ch. 4)

עונתי (onati) seasonal (Part 4, Ch. 1)

פנים (panim) face, presence (Part 3, Ch. 5)

פעולות (pe’ulot) Actions (Part 2, Ch. 5)

הבן פדיון (pidyon haben) redemption of the firstborn (Part 4, Ch. 1)

פשטות (pshut) simplicity (Part 1, Ch. 1)

פורים (Purim) Lots (Part 4, Ch. 7)

רחמים (rachamim) mercy, compassion (Part 2, Ch. 8)

רצון (ratzon) will (Part 3, Ch. 1)

השם רצון (ratzon Hashem) God’s will (Part 4, Ch. 1)

חודש ראש (Rosh Chodesh) New Moon (Part 4, Ch. 7)

Rosh Hashanah Jewish New Year (Part 4, Ch. 8)

רוח (ruach) spirit (intermediate level) (Part 3, Ch. 1)

הרע רוח (ruach ha-ra) evil spirit (Part 4, Ch. 6)

הקודש רוח (Ruach HaKodesh) Holy Spirit (Part 2, Ch. 8, Part 3, Ch. 3)

רוחני (ruchani) spiritual (Part 1, Ch. 5)

סנגור (sanegor) prosecutor/accuser (Part 2, Ch. 6)

Sanhedrin ancient Jewish high court (Part 4, Ch. 8)

מעלה של סנהדרין (sanhedrin shel ma’alah) celestial Sanhedrins (Part 2, Ch. 6)

שטן (Satan) Satan (Part 2, Ch. 6)

נפרדים שכלים (sechalim nifradim) separate intelligences (Part 1, Ch. 5)

ועונש שכר (sechar ve’onesh) Reward and Punishment (Part 2, Ch. 5)

שכל (sechel) intellect (Part 3, Ch. 1)

115



Derech Hashem

עליון שכל (sechel elyon) supernal intellect (Part 3, Ch. 3)

מושפע שכל (sechel mushpa) imparted intellect (Part 3, Ch. 3)

טבעי שכל (sechel tiv’i) natural intellect (Part 3, Ch. 3)

סדרים (sedarim) orders (Part 2, Ch. 6)

סדר (seder) Order (Part 2, Ch. 5)

שבת (Shabbat) Sabbath (Part 3, Ch. 1, Part 4, Ch. 7)

שבתות (Shabbatot) Sabbaths (Part 4, Ch. 1)

שכינה (Shechinah) Divine Presence (Part 2, Ch. 8)

שדים (shedim) demons (Part 1, Ch. 5)

שפע (shefa) abundance (Part 4, Ch. 5)

שכינה (Shekhinah) Divine Presence (Part 4, Ch. 2, Part 4, Ch. 3, Part 4, Ch. 5)

שמע (Shema) Shema prayer (Part 4, Ch. 1, Part 4, Ch. 5)

קדושים שמות (shemot kedoshim) Holy Names (Part 3, Ch. 4)

שלמות (shlemut) perfection (Part 1, Ch. 2, Part 1, Ch. 3, Part 4, Ch. 1)

הבריאה שלמות (shlemut habri’ah) perfection of creation (Part 4, Ch. 4)

הכללית שלמות (shlemut haklalit) General Perfection (Part 2, Ch. 5)

יתברך שליחותו (Shlichuto Yitbarach) His divine will (Part 4, Ch. 9)

שופר (shofar) ram’s horn (Part 4, Ch. 7, Part 4, Ch. 8)

וסיבה שורש (shoresh v’sibah) Root and Cause (Part 4, Ch. 4)

הבריאה שורשי (shoreshei habri’ah) Roots of Creation (Part 2, Ch. 5)

הטבע סוכני (sochenei hateva) Agents of Nature (Part 2, Ch. 5)

סוכה (Sukkah) booth (Part 4, Ch. 7)

sukkah booth (Part 4, Ch. 8)

טוב ועשה מרע סור (sur me’ra v’aseh tov) depart from evil and do good (Part 4, Ch. 1)

תכלית (tachelit) purpose/ultimate intention (Part 1, Ch. 3)

תכלית (tachlit) ultimate end/purpose (Part 4, Ch. 9)

הבריאה תכלית (tachlit habri’ah) purpose of creation (Part 4, Ch. 1)

טפל (tapel) secondary (Part 1, Ch. 2)

המתים תחיית (techiyat hametim) resurrection of the dead (Part 1, Ch. 4)

116



Glossary

תפילה (tefillah) prayer (Part 4, Ch. 5)

תפילין (tefillin) phylacteries (Part 4, Ch. 6)

תפילות (tefillot) prayers (Part 4, Ch. 1)

תמידי (temidi) perpetual (Part 4, Ch. 1)

תשובה (teshuvah) repentance (Part 2, Ch. 3)

תבונה (tevunah) intellect (Part 1, Ch. 4)

נפרדות תבונה (Tevunah Nifradot) separate intelligences (Part 2, Ch. 1)

תיקון (tikkun) rectification (Part 2, Ch. 4)

הבריאה תיקון (tikkun ha’bri’ah) rectification of creation (Part 4, Ch. 2)

המעשים תיקון (tikkun ha’ma’asim) rectification of deeds (Part 4, Ch. 2)

תנאים (tna’im) Conditions (Part 2, Ch. 5)

תורה (Torah) Torah (Part 2, Ch. 4, Part 2, Ch. 8, Part 4, Ch. 1, Part 4, Ch. 2, Part 4, Ch. 4)

האמיתי טוב (tov ha’amiti) True Good (Part 2, Ch. 5)

טומאה (tumah) impurity (Part 3, Ch. 1)

צירופים (tziroofim) combinations (Part 3, Ch. 4)

ציצית (tzitzit) fringes (Part 4, Ch. 6)

העולם אומות (Umot HaOlam) nations of the world (Part 2, Ch. 4)

יחידה (yechidah) unique essence (highest level) (Part 3, Ch. 1)

יצר (yetzer) inclination/desire (Part 1, Ch. 4)

הרע יצר (yetzer ha-ra) evil inclination (Part 4, Ch. 6)

הרע יצר (yetzer hara) evil inclination (Part 1, Ch. 3, Part 2, Ch. 2, Part 2, Ch. 3, Part 4, Ch. 8)

טוב יצר (yetzer tov) good inclination (Part 1, Ch. 3, Part 2, Ch. 2)

יחוד (yichud) oneness, uniqueness (Part 2, Ch. 8, Part 4, Ch. 3)

יחודו (yichudo) His uniqueness (Part 4, Ch. 4)

יראה (yirah) fear (Part 4, Ch. 3)

השם יראת (yirat Hashem) fear of God (Part 4, Ch. 1)

שמים יראת (yirat shamayim) awe of Heaven, reverence for God (Part 4, Ch. 2)

הכיפורים יום (Yom Kippur) Day of Atonement (Part 4, Ch. 7, Part 4, Ch. 8)

יומי (yomi) daily (Part 4, Ch. 1)

זיכרון (zikaron) memory (Part 3, Ch. 1)

117



Derech Hashem

118



Index of Sages and Figures

Abraham: Part 2, Ch. 4 Adam the First: Part 2, Ch.
4 Adam the First Man: Part 1, Ch. 3 Arizal: Part 4,
Ch. 8 David: Part 2, Ch. 3, Part 4, Ch. 6 Eber: Part
2, Ch. 4 Enoch: Part 2, Ch. 4 Isaiah: Part 3, Ch. 4
Jeremiah: Part 3, Ch. 4 Jeroboam: Part 3, Ch. 4
Jonah son of Amittai: Part 3, Ch. 4 Lamech: Part
2, Ch. 4 Methuselah: Part 2, Ch. 4 Moses: Part
1, Ch. 1, Part 3, Ch. 3, Part 3, Ch. 4, Part 3, Ch.
5, Part 4, Ch. 3 Our Sages: Part 2, Ch. 5, Part 4,

Ch. 2 Our Sages of blessed memory: Part 4, Ch.
5 Patriarchs: Part 1, Ch. 1 Prophets: Part 1, Ch. 1
Ramchal: Introduction, Part 1, Ch. 1, Part 1, Ch. 2,
Part 1, Ch. 5, Part 2, Ch. 1, Part 2, Ch. 3, Part 2, Ch.
5, Part 2, Ch. 6, Part 2, Ch. 7, Part 2, Ch. 8, Part
3, Ch. 1, Part 3, Ch. 3, Part 3, Ch. 4, Part 3, Ch. 5,
Part 4, Ch. 2, Part 4, Ch. 4, Part 4, Ch. 5, Part 4, Ch.
6, Part 4, Ch. 8 Sages of blessed memory: Part 4,
Ch. 9 Samuel: Part 3, Ch. 4

119


	1 Author's Introduction
	2 Part I: On the Creator
	3 Part II: Divine Providence
	4 Part III: The Soul
	5 Part IV: Divine Service
	Index of Topics
	Index of Sources
	Glossary of Hebrew Terms
	Index of Sages and Figures

